
 

 88 

La Regla de Ciarán: 

Un poema monástico interpolado de la Irlanda medieval 

The Rule of Ciarán: 

An interpolated monastic poem from Medieval Ireland 

Dr. Exequiel Monge-Allen1 

exequiel.monge@umce.cl 

Universidad Metropolitana de Ciencias de la Educación 

 Santiago de Chile 

 

 

Resumen 

El poema medieval irlandés conocido como Regla de Ciarán (compuesto en lengua 

vernácula, atribuido espuriamente ya sea a san Ciarán de Saigir [siglo V] o san Ciarán de 

Clonmacnois [†549]) sobrevive en un único testigo del siglo XV, obra del prolífico escriba 

Uilliam mac an Leagha (fl. 1460). Sobre la base del análisis cronolingüístico y métrico, se 

postula que, en forma similar a la Regla de los Monjes Grises preservada en el mismo testigo, 

la Regla de Ciarán parece ser en gran medida un producto original de Mac an Leagha, quien, 

habiendo dado con unos pocos fragmentos de una obra antigua atribuida a Ciarán, le interpoló 

estrofas ajenas, métricamente y temáticamente compatibles, para aumentarla. Así, se hacen 

necesario un estudio introductorio (con análisis cronolingüístico y métrico), transcripción 

diplomática, texto restaurado, traducción castellana y notas lingüísticas y de traducción de la 

Regla compuesta, con algunas conclusiones preliminares. Como producto terminado, esta 

conforma una breve admonición en verso en que el hablante lírico, un maestro ascético, 

aconseja a su interlocutor, un jerarca eclesiástico, acerca de varios temas espirituales y 

morales (caridad y pobreza, observancia del domingo sabático, los problemas del perjurio y 

 
1 Doctor en Estudios Célticos (2022) y Máster en Lengua y Literatura Irlandesa Antigua y Media (2014) por la 
National University of Ireland Galway (hoy, University of Galway). Es docente de la Universidad Metropolitana 
de Ciencias de la Educación en Santiago de Chile. 
https://orcid.org/0000-0003-4638-521X  



 

 89 

la vanagloria, el tratamiento de religiosas y huéspedes, etc.), al mismo tiempo que lanza una 

dura invectiva contra la corrupción que advierte en las iglesias de su tiempo (riqueza, 

locuacidad, gula, etc.). Independientemente de su carácter interpolado, los componentes de 

la regla, todos auténticos del período irlandés antiguo tardío y medio temprano, aportan 

información relevante para la comprensión de la espiritualidad y la vida religiosa en la Irlanda 

pre-normanda. 

Palabras clave: Irlanda, irlandés antiguo y medio, poesía, regla, monacato. 

 

Abstract 

The medieval Irish poem known as the Rule of Ciarán (composed in the vernacular, 

spuriously attributed either to Saint Ciarán of Saigir [5th century] or Saint Ciarán of 

Clonmacnois [†549]) survives in a single 15th-century manuscript, the work of the prolific 

scribe Uilliam mac an Leagha (fl. 1460). Based on chronological and metrical analysis, it is 

postulated that, similar to the Rule of the Grey Monks preserved in the same manuscript, the 

Rule of Ciarán appears to be largely an original work by Mac an Leagha, who, having come 

across a few fragments of an ancient work attributed to Ciarán, interpolated other, metrically 

and thematically compatible stanzas to augment it. Therefore, an introductory study (with 

chronological and metrical analysis), diplomatic transcription, restored text, Spanish 

translation, and linguistic and translation notes of the composite Rule are regarded as 

necessary, along with a few conclusive remarks. As a finished product, it forms a brief 

admonition in verse in which the lyrical speaker, an ascetic teacher, advises his interlocutor, 

an ecclesiastical hierarch, on various spiritual and moral topics (charity and poverty, 

observance of a sabbatic Sunday, the problems of perjury and vainglory, the treatment of 

nuns and guests, etc.), while at the same time launching a harsh tirade against the corruption 

he observes in the churches of his time (wealth, loquacity, gluttony, etc.). Regardless of their 

interpolated nature, the components of the rule, all authentic to the late old and early middle 

Irish periods, provide relevant information for understanding spirituality and religious life in 

pre-Norman Ireland. 



 

 90 

Keywords: Ireland, Old and Middle Irish, poetry, rule, monasticism. 

 

Fecha de Recepción 01/08/2025 ¾ Fecha de Aceptación: 03/10/2025 

 

 

I. Introducción 

El texto que se aquí se introduce y presenta forma parte de un pequeño repertorio de obras 

similares: poemas estróficos y rimados de temática religiosa, escritos en irlandés antiguo 

tardío y/o medio temprano2 y transmitidos bajo el título Ríagul / Ríagail (“Regla”). Además 

de esta Regla de Ciarán, sobreviven la Regla de Ailbe de Emly, la Regla de Comgall de 

Bangor, la Regla de los Monjes Grises y la Regla de Cormac mac Cuilennán3. Ninguna es 

una regla monástica en el sentido convencional del término: textos normativos 

pormenorizados, dotados de autoridad positiva (a menudo superior a aquella del abad y los 

 
2 En el presente artículo, me refiero a la lengua histórica de Irlanda en sus diferentes estadios como “irlandés”, 
en línea con el uso más extendido en la academia (que habla siempre de Old / Middle / Modern Irish) y que 
responde a la nacionalización de la lengua por parte de la República de Irlanda en el siglo XX. No obstante, es 
importante subrayar que el glotónimo más orgánico, aquel que designa al idioma en sí mismo y es usado por 
los hablantes contemporáneos es “gaélico” (gaeilge). La designación “irlandés” es aún más imprecisa para los 
estadios antiguos de la lengua, ya que el “irlandés” antiguo (ca. 600–900) y el “irlandés” medio (ca. 900–1200) 
se empleaban no solo en Irlanda, sino también en Escocia y en la Isla de Man. Sólo en la Edad Moderna se 
verifica una varianza lo suficientemente pronunciada para distinguir propiamente el “irlandés” (moderno) del 
gaélico escocés y el manx. La opción elegida se justifica solamente en atención, como se ha dicho, a la 
convención académica. Para más información, véase McCone et al., 1994. 
3 Las referencias para estos textos (manuscritos, ediciones, traducciones y estudios) se hallan en Ó Corráin, 
2017, pp. 816–822. De mi autoría, están próximas a publicarse ediciones con traducción castellana de la Regla 
de Comgall (en la revista Teología y Vida, Monge-Allen, en prensa a) y la Regla de los Monjes Grises (en 
Cuadernos del Centro de Estudios Medievales y Renacentistas de la Universidad de la Laguna, Monge-Allen, 
en prensa b). Otras obras aproximadamente contemporáneas y tituladas también Ríagul / Ríagail son diferentes: 
la Regla de Patricio es en realidad un tratado legal (véase Charles-Edwards, 2020); Regla de Colum Cille es 
una obra en prosa; la mal-llamada Regla de los céli Dé es de hecho un extracto y adaptación de una obra más 
extensa y miscelánea conocida como el Memorial de Tallaght. La Regla de Fothad na Cannóine es métrica, 
como la que aquí se presenta, pero por su gran extensión, complejidad y articulación temática conviene 
considerarla aparte. Véase Ó Corráin, 2017, pp. 812–814, pp. 819–820. Las “reglas métricas” se han 
considerado a menudo en conexión al supuesto movimiento reformista de los céli Dé, cuyo estudio ha sido 
avanzado considerablemente en Follett, 2006, y más recientemente en Follett, 2024. En mi tesis doctoral, he 
aportado evidencias que desacreditan la existencia de tal movimiento (Monge-Allen, 2023).   



 

 91 

ancianos), susceptible de ser utilizados para organizar y corregir una comunidad cenobítica, 

así como para fundar nuevas casas religiosas según un modelo original4. En cambio, son 

poemas de encomio y/o exhortación que quieren reflejar, simbólica y sintéticamente, el 

carisma de un santo fundador y la forma de vida monástica suscrita por sus herederos. 

 De las cinco “reglas métricas”, aquellas atribuidas a Ailbe, Comgall y Cormac pueden 

considerarse auténticas, si no respecto a la atribución autorial, sí en cuanto son obras líricas 

unitarias y orgánicas, compuestas como productos íntegros durante el siglo IX. Todas estas 

sobreviven en dos o más testigos. En cambio, la Regla de los Monjes Grises y la Regla de 

Ciarán se hallan en un único manuscrito, obra del fecundísimo escriba Uilliam mac an 

Leagha (fl. 1460). Al parecer, este no es un hecho fortuito, puesto que, como Liam Breatnach 

ha probado conclusivamente, la Regla de los Monjes Grises es en realidad una fabricación 

del propio Mac an Leagha formada a partir de estrofas antiguas halladas por él en los 

márgenes de los manuscritos con que trabajaba5. Como se verá más adelante, es probable que 

también la Regla de Ciarán sea el producto de una estrategia similar de interpolación, aunque 

en este caso habría tomado como punto de partida una regla auténtica (fragmentaria o tal vez 

demasiado breve) y el producto final resulta más homogéneo y coherente en cuanto al 

esquema métrico. 

 En la forma en que se preserva, la Regla de Ciarán llega a nosotros en codex unicus 

y esto implica serias dificultades en la interpretación y restauración de un texto gravemente 

defectuoso. La mayoría de los textos vernáculos de la Irlanda medieval se conservan 

solamente en manuscritos “de anticuario” producidos en los últimos siglos medievales y 

hasta bien entrada la Edad Moderna, en primer lugar por familias de poetas y juristas (como 

la de Mac an Leagha) al servicio de la aristocracia gaélica y luego, en el siglo XVII, por 

acción de los franciscanos de la diáspora irlandesa que trabajaban al alero del Colegio de San 

Antonio en Lovaina. En este contexto, los escribas tardíos se enfrentaban a textos que, aún 

 
4 En realidad, esta concepción normativa de la “regla” parece ser un fenómeno tardío, atribuible a la gestión de 
san Benito de Aniane (†821) en el contexto de las Reformas Carolingias. Véase Diem, 2011, pp. 53–55. 
Respecto al uso de la Regla de San Benito en ámbito “céltico” o insular, véase Markus, 2024. 
5 Véase Breatnach, 2020. 



 

 92 

representando un estadio antiguo de su lengua materna, no comprendían a cabalidad, 

resultando esta incomprensión en alteraciones (accidentales o intencionales) de variado tipo 

y gravedad. Por ello, es justamente mediante la colación de testigos (a menudo muy 

numerosos) que los especialistas se esfuerzan para reconstruir las diferentes obras literarias 

de la antigua Irlanda. No habiendo en este caso más que un único testigo de la Regla de 

Ciarán, parece inviable una restauración comprehensiva y sólida del texto, y por ello no 

procede aventurar una edición crítica. Sin embargo, consciente del valor que reviste el este 

interesante documento a la academia hispanohablante, a continuación del estudio 

introductorio, se ofrecen, en orden, una transcripción diplomática del texto, una 

reconstrucción (cautelosamente especulativa) del mismo con traducción castellana, notas 

lingüísticas y traductológicas, y algunas conclusiones preliminares para orientar a quienes se 

animen a adentrarse en el interesante mundo de los estudios irlandeses medievales6. 

II. Manuscrito y descripción de contenidos 

El codex unicum para la “regla” es Dublin Royal Irish Academy MS 23 P 3, a f. 14v col. A. 

Conocido a veces como Féilire Beag (“Martirologio pequeño”, por inaugurarlo una copia 

incompleta del Martirologio de Óengus), el tomo consiste en la encuadernación de tres 

legajos originalmente independientes, el primero de los cuales (ff. 1–19) es obra del escriba 

Uilliam mac an Leagha, quien firma y data en 1467 su trabajo, el cual desarrolló al menos en 

parte en la casa de Aodh Óg Mac Craith en “Mélaigh Moir ar Sliabh Dile” (así a f. 16r), al 

sur de Windgap en el límite entre los actuales condados de Tipperary y Kilkenny7. 

 Sin contar versos marginales ni interpolaciones de manos secundarias, los contenidos 

de la sección escrita por Mac an Leagha son8: 

 
6 A la fecha, existe solo una edición diplomática, sin traducción, en Strachan, 1905, pp. 227–228. La única 
traducción a lengua moderna de la que se tiene noticia es la de Uinseann Ó Maidín (1996, pp. 45–47), tan libre 
en su interpretación que causa perplejidad. Más referencias en Ó Corráin, 2017, pp. 820–821. 
7 Véase Follett, 2006, p. 104. Una biografía del escriba, con bibliografía especializada al final, puede consultarse 
en Breen, 2009. 
8 Una copia digital del manuscrito, en alta definición y con abundante información de catálogo, se puede 
consultar en la página del proyecto Irish Script on Screen del Dublin Institute for Advanced Studies (Mac an 
Legha, 2006). 



 

 93 

ff. 1r-12r:  Félire Óengusso (incompleto), el gran martirologio métrico del siglo IX, con 

scholia varios y su prefacio irlandés medio. A f. 11v se inserta un relato 

hagiográfico que inicia Fecht do rigne Bresal mac Diarmaddo: se presume 

que Mac an Leagha lo consideró como integrante de los scholia del 

martirologio. 

f. 13r: Regla de Ailbe de Emly, sin título y acéfala. 

ff. 13rv: Regla de Comgall de Bangor (titulada aquí Ríagul in Choimded, “la Regla del 

Señor”). 

ff. 13v-14r: Regla de los Monjes Grises. 

f. 14r: Texto inédito que inicia Taibhret duit a coibhsina. 

f. 14r: Regla de Cormac mac Cuilendáin. 

f. 14v: Regla de Ciarán. 

f. 14v: Fragmento del Monasterio de Tallaght (§73), una miscelánea monástica. 

f. 14v: Fragmento de Bríatha Flainn Fína, un texto nómico. 

ff. 15rv: Homilía de los Pecados Capitales, extraída del Penitencial Irlandés Antiguo. 

ff. 15v-16r: Cáin Eimíne Báin; no un verdadero cáin (un tipo de ley), sino una leyenda 

piadosa. 

f. 17r: Poema In clocc so na rígh rúadh, incompleto. 

ff. 17v-18r: Homilía Atlóchumar buidhi do Dhia huilechumachtach. 

f. 18r: Homilía [G]loria Deo principio .i. gloir do Deo. 

f. 18r: Poema Trí fódáin nach sechaindter. 

f. 18v: Tratado de devoción titulado Rosc Mocolmog maccu Beounda don (?) 

doehlaidh. 



 

 94 

f. 18v:  Poema Aíne in Chorguis ro ér Críst (incompleto). 

f. 19r: Poemas Gabriel lim i ndomhnaighibh y Noimh na ceithre raithi. 

En lo que refiere a esta Regla de Ciarán, en la primera línea y antes del inicio del poema, con 

su M mayúscula decorada de rojo, está inscrito el título: Ríagul Chiaráin in-so: “Esta es la 

Regla de Ciarán”. Lo suceden 39 líneas de escritura (la totalidad de la columna A) que 

contienen dieciséis estrofas de cuatro versos heptasílabos. Cada estrofa inicia con una letra 

mayúscula decorada de rojo o amarillo, mientras que la separación de los versos a menudo, 

aunque inconsistentemente, se marca con un punto. 

 En cuanto al contenido, se configura como la admonición piadosa y severa de un 

hablante lírico a un interlocutor religioso (una figura de autoridad; tal vez, un abad). Son 

varias las temáticas que se cubren: 

1–3. Generosidad y pobreza. 

4–5, 14. Invectiva contra la corrupción eclesiástica. 

6–7. Contra el perjurio y el chisme. 

8–10. La observancia del domingo sabático. 

11. Contra la vanagloria. 

12. El trato con las monjas. 

13. El trato con los huéspedes. 

15. El desprendimiento. 

16. La confesión. 

Como se verá en las secciones sucesivas, sobre la base del análisis lingüístico y métrico, las 

estrofas 4 y 10 se encuentran entre las más sospechosas de ser interpoladas. De ser así, es 

interesante que el escriba-autor las inserte de forma tan armoniosa en secciones 

temáticamente coherentes. 

III. Análisis cronolingüístico 

La extensión breve del poema conlleva que los marcadores lingüísticos susceptibles de 

datación sean poco numerosos. En cuanto a los sistemas verbal y nominal, la gramática se 



 

 95 

conforma generalmente a las reglas del irlandés antiguo. No se detectan formas que puedan 

datarse con certeza con anterioridad al año 800. No obstante, el análisis revela una inusual 

compresencia de rasgos relativamente primitivos junto a otros innovadores, los cuales 

aparecen generalmente concentrados en diferentes estrofas: 

3. Son rasgos tempranos el art. def. masc. pl in en in chéirig, así como el art. def. cusnaib 

y adj. faínib en el dat. pl. 

4. Es temprano el adj. maithib (dat. pl.), pero son innovadores el art. masc. pl. na en na 

trí, el art. def. isna (dat. pl.), y la inflexión fem. del sust. gairm. 

5. Es temprana la forma diänd·ndérais con aumento preverbal (si se acepta mi 

reconstrucción especulativa), así como la comparesencia del fut. i reduplicado lilid y el adj. 

ilib (dat. pl.). 

6. Es moderna la forma nícon para el negativo del verbo cópula. 

10. Es tardío el verbo simple tacrai (vs. do·acrai irlandés antiguo). 

12. Es tardío el adj. aile (dat. pl.). 

15. Es tardía la forma verbal nos·timnai (vs. dos·imnai en irlandés antiguo). 

Esto, junto con ciertos elementos peculiares en el aspecto métrico que se detallarán a 

continuación, levanta sospechas respecto de la autenticidad del poema, considerado que, 

como se ha dicho, Liam Breatnach probó que la otra regla métrica conservada sólo en el 

códice de Mac an Leagha (la Regla de los Monjes Grises) es en realidad una fabricación suya 

construida a partir de estrofas marginales más antiguas9. No obstante, la situación de la Regla 

de los Monjes Grises difiere mucho de la Regla de Ciarán: en aquella las formas antiguas e 

innovadoras se hayan más claramente concentradas en estrofas discretas y además los 

componentes de la compilación corresponden a esquemas métricos muy diversos. Por el 

contrario, la Regla de Ciarán es considerablemente más homogénea. Es creíble que Mac an 

 
9 Véase Breatnach, 2020, pp. 82–88.  



 

 96 

Leagha haya tenido a la vista una “regla” fragmentaria o demasiado breve y por ello, a fin de 

aumentarla, haya decidido interpolar algunas estrofas ajenas que tuviera a su disposición, 

similares en cuanto a temática y metro al material auténtico. Desde luego, también cabe la 

posibilidad de que la interpolación preceda a Mac an Leagha, pero su tratamiento de la Regla 

de los Monjes Grises y otros poemas lo convierte en un sospechoso difícil de descartar. 

IV. Análisis métrico y datación tentativa 

El poema es del tipo que se conoce como dán, que designa a aquellas obras líricas estróficas 

y rimadas que se desarrollaron en Irlanda a partir del siglo VII a imitación del modelo de la 

himnología latina. Se compone de dieciséis estrofas formadas por cuatro versos regularmente 

heptasílabos. Nótese, en todo caso, en el verso d de la estrofa 5, la introducción de un hiato 

ficticio en la partícula temporal día- para ajustarse al metro (provisto que se tenga por 

correcta mi reconstrucción de la forma subyacente). El esquema métrico es el conocido como 

rannaigecht ḟota recomarcach (72 72 72 72; con rima final b : d), el cual se incumple en dos 

estrofas: la 11 (73 72 72 72) y la 14 (73 73 73 72)10. En atención a la evidencia relevada en el 

párrafo siguiente, es probable que estas estrofas no formen parte de la obra original y que 

hayan sido interpoladas por obra del mismo Mac an Leagha. 

En lo que se refiere a la rima, se produce regularmente, según las reglas tradicionales del 

irlandés medieval, entre los versos b y d (rannaigecht) de cada estrofa, con cuatro 

excepciones notables en versos terminados en vocales cortas: 10. gníma : do·scríbae; 11. 

réide : chéili; 14. golgaire : ṡaili; 15. nís·bérae : ní·méra. En irlandés antiguo clásico (700–

800), las vocales cortas en auslaut retienen su coloración y por lo tanto /a/ no rima con /e/, 

como tampoco rima /e/ con /i/. En cambio, es propio del estadio irlandés medio el que las 

vocales cortas terminales, con la excepción de la -u, pierdan su cualidad fónica distintiva 

(pronunciadas todas /ǝ/). Considerando que dos de los ejemplos aducidos arriba corresponden 

a las estrofas 11 y 14, que incumplen también el esquema métrico del resto del poema, éste 

 
10 En este último caso, es muy probable que el texto preservado esté corrompido y que, en su forma original, 
haya correspondido al esquema aí ḟresligi (73 72 73 72) (Murphy, 1961, pp. 62–63), pero el estado en que se 
encuentra no me permite aventurar una forma enmendada. 



 

 97 

puede tenerse como argumento adicional para darlas por más tardías y probablemente 

interpoladas. Como se ha visto, las estrofas 10 y 15 contienen además rasgos lingüísticos 

innovadores. En suma, también sobre la base del análisis métrico se postula que la Regla de 

Ciarán sea, en menos en parte, otro trabajo de compilación de Mac an Leagha. Se puede 

tener certeza, por otro lado, de que la primera estrofa y la última son parte integral de una 

obra original antigua, ya que se cumple entre ellas el artificio poético conocido como saigid, 

en que el verso inicial y el final son prácticamente idénticos. Mac an Leagha, entonces, habría 

interpolado a una obra original (conformada al menos por las estrofas 1 y 16, pero 

seguramente también otras) un número indeterminado (probablemente cinco, si no más) de 

estrofas heptasílabas de temática afín. 

 Si, a la luz de los argumentos mencionados, se acepta el carácter compilado de la 

Regla de Ciarán, podría pensarse que esté conformada por componentes de los estadios 

antiguo tardío (800–900) y medio temprano (900–1200) del irlandés, pero Kim McCone ha 

establecido que ciertas innovaciones tenidas comunmente como características del irlandés 

medio ya aparecen esporádicamente en las glosas irlandesas de Würzburg y Milán, y 

concluye que probablemente el cambio se haya efectuado en el lenguaje hablado en fecha tan 

temprana como el año 800, si bien el registro culto escrito no las aceptó hasta una fecha 

posterior11. Así, es admisible que textos del estadio irlandés antiguo tardío, como deben 

considerarse las estrofas de la Regla de Ciarán a juzgar por sus características gramáticas 

generales, muestren estos rasgos innovativos. Una datación tentativa ubicaría la composición 

de los diferentes componentes de la Regla a lo largo del siglo IX. 

V. El problema del título 

En el manuscrito, el poema lleva por título Ríagul Chiaráin, la “Regla de Ciarán”. Este 

nombre (que significa “Negrito” u “Oscurito”) pertenece a no menos de veinte santos 

irlandeses del período temprano-medieval, pero en forma prominente a dos ilustres 

religiosos. 

 
11 Véase McCone, 1985, pp. 87–88. 



 

 98 

 El primero es san Ciarán de Saigir (la moderna Seirkieran, en el Condado de Offaly), 

ligado por su actividad religiosa (en la hagiografía) y por sangre (en las genealogías 

medievales) al antiguo reino de Osraige (Ossory en inglés, entre las provincias de Leinster y 

Munster). Sobreviven siete hagiografías suyas, entre latinas y vernáculas, pero la datación de 

las más antiguas es controversial (entre los siglos VIII y XIII) y en general se consideran de 

poco valor como fuentes para la vida histórica de su protagonista. Sin que exista ninguna 

evidencia considerable, pero ciertamente determinada por intereses político-eclesiásticos, la 

tradición más extendida y duradera ha situado a este Ciarán en el siglo V, en época pre-

patriciana y de hecho, con claro ánimo propagandístico, lo ha convertido en el primer obispo 

de Irlanda, consagrado en Roma por el Papa. 

El segundo es san Ciarán mac int Ṡaír (“hijo del artesano”), fundador de la 

celebérrima iglesia-monasterio de Clúain moccu Noís (Clonmacnois), situada 

aproximadamente a la mitad del curso del río Shannon, por la orilla oriental (también en 

actual condado de Offaly). La magnitud de su figura es proporcional a la de su fundación, 

uno de los principales centros religiosos de la isla desde el siglo VI y hasta fines del siglo 

XII. Ciarán estuvo activo a principios del siglo VI (la “edad de oro de los santos” de Irlanda) 

con su obit registrado en los anales en el año 549. Sobreviven de él tres hagiografías latinas 

y una vernácula, también en este caso de datación y valor histórico dudosos12. 

Igual que en el caso de la Regla de Ailbe y la Regla de Comgall, la evidencia 

cronolingüística descarta inmediatamente que el título indique autoría: como se ha visto, el 

idioma de la Regla no puede ser anterior al año 800 y por lo tanto es imposible atribuir 

ninguna de sus partes a Ciarán mac int Ṡaír ni menos aún a Ciarán de Saigir, si este vivió 

efectivamente en el siglo V. Por el contrario, el supuesto parece ser que el poema condensa 

en cierta forma el carisma del santo tal cual pervive en sus herederos espirituales: los monjes 

de su comunidad cuyo regimen ascético es la “regla vivida” del fundador. Pero si en efecto 

la Regla de Ciarán es, como la Regla de los Monjes Grises, una fabricación del escriba 

Uilliam mac an Leagha, cabe plantearse críticamente el problema del título. En el caso de la 

 
12 Véase Ó Riain, 2011, p. 73. 



 

 99 

Regla de los Monjes Grises, este es claramente de su invención. En mi edición de esta última 

obra, he teorizado que el título escogido por Mac an Leagha da la clave de lectura respecto 

al criterio empleado para seleccionar y disponer el material que la compone: juega con el 

doble significado de la palabra líath (“gris” y “anciano”) para plantear su compilación como 

un testamento poético de los santos ancianos anónimos de Irlanda13. Es distinto el caso de la 

Regla de Ciarán, que en su título va adscrita a uno u otro de los ilustres santos de ese nombre 

y en ello se asemeja a las reglas métricas auténticas. Una posibilidad es que Mac an Leagha 

le haya asignado a su Regla, formada como se ha visto por un núcleo original con estrofas 

interpoladas, un título y una consiguiente adscripción completamente arbitrarias, además de 

espurias, eligiendo a Ciarán como autor o inspirador en circunstancias que bien podría haber 

escogido a otro santo suficientemente ilustre. La otra posibilidad es que el núcleo original, 

representado al menos por las estrofas 1 y 16, haya llevado el título en la copia que él tuvo a 

la vista, y esto me parece más probable. ¿Por qué, si no, se abstuvo de hacer lo mismo con la 

Regla de los Monjes Grises, a la que dotó de un título tan extraño y discordante con las otras 

reglas métricas que plasmó en su manuscrito? ¿Por qué no la asignó arbitrariamente, por 

ejemplo, a la tradición de Brendán de Clonfert, Cainnech de Aghaboe o incluso de Colum 

Cille?14 A título personal, y sin caer en la ingenuidad, creo pertinente cuidarse achacar con 

ligereza un cinismo desmedido a los literatos medievales. Cuando Mac an Leagha creó su 

Regla de los Monjes Grises a partir de puros fragmentos originalmente inconexos, no fue 

deshonesto a la hora de nombrarla. Sugiero pues concederle al escriba el beneficio de la duda 

en el caso de esta Regla de Ciarán y admitir al menos como plausible que algunos de los 

fragmentos que empleó hayan llegado a él con su atribución tradicional, del mismo modo 

que ocurre con las “reglas” de Ailbe, Comgall y Cormac. 

VI. Política editorial 

 
13 Véase Monge-Allen, en prensa b. 
14 Como se menciona más arriba, existe una breve regla en prosa atribuida a este último, pero no figura en la 
colección de Uilliam mac an Leagha y veo poco probable que la haya conocido. Véase Ó Corráin, 2017, pp. 
812–814, pp. 819–820. 



 

 100 

En la transcripción diplomática, se reproduce fielmente el texto tal cual se halla preservado 

en el único testigo, salvo en lo que se refiere a la numeración de las estrofas y la separación 

de los versos, los cuales en el manuscrito se marcan respectivamente sólo con mayúsculas 

iniciales coloreadas y puntos sobre la línea (esto último, en forma inconsistente). Las 

abreviaciones convencionales y unívocas aparecen resueltas en itálicas, incluyendo los 

símbolos tironianos de uso corriente en los manuscritos hibérnicos. Las formas abreviadas 

cuyo significado es más ambiguo aparecen transcritas directamente, con toda la fidelidad que 

permiten los instrumentos tipográficos. 

 En el texto reconstruido, se eliminan alteraciones claramente atribuibles a los escribas 

tardo-medievales y modernos, pero se han preservado aquellas innovaciones que 

plausiblemente pertenecen al texto original y que son relevantes para la datación de las 

estrofas. El criterio para la enmienda de formas de suyo ininteligibles y/o corrompidas se 

ofrece en las notas lingüísticas al final del texto. Para las numerosos formas registradas con 

ortografías inusuales o excéntricas, se ha regularizado la misma para favorecer la 

comprensión de los lectores, cuidando al mismo tiempo de no ofuscar rasgos interesantes o 

relevantes. Se han restituido leniciones, nasalizaciones y aspiraciones faltantes cuya omisión 

juzgo trivial, así como las marcas de longitud (idéntica al “acento agudo” y llamada en 

irlandés síneadh fada), que tan a menudo faltan en los manuscritos. Las letras f y s lenizadas 

se transcriben bajo punctum delens (ḟ, ̇s), mientras que la lenición de las oclusivas mudas se 

marca con una -h a continuación (ch-, ph-, th-). En verbos, un punto elevado (∙) separa la 

parte acentuada de preverbos y partículas preverbales. El guion corto (-) separa enclíticos 

enfáticos y demostrativos (por ejemplo, -sa), así como la nasalización n- antes de vocales. 

La diéresis indica hiato. Puntuación y mayúsculas son puramente editoriales. En la 

traducción, ocasionales inserciones hechas para favorecer la comprensión van entre 

paréntesis redondos. Un signo de interrogación entre paréntesis redondos indica que la 

interpretación es dudosa. 

VII. Regla de Ciarán: Transcripción diplomática 

Riagul chiarain annso 



 

 101 

1. Ma asbera adheoraidh 

armpá héolach a riaghlaibh 

andobertha do dhæinibh 

ba ferr nach értha fiadhaib. 

2. Dochum nime focertha 

risiu nó beth atchuile 

fer a damain fritt cnesán 

dogné lesan cach duinea 

3. Ailche do chuirp atosach 

beth atroiscib i næinea 

it é lá críst in clerech 

cusnadernaib fǣna 

4. Na tri cochuill nó chethair 

isna criolaibh maithib 

gairm cháich fri cobhra combras 

ocus somblas do chaithim 

5. Cathrach móra fort cubus 

manuich copecthaibh ilibh 

isin riaglaib am eolach 

dia indeor̄ ní lilibh 

6. Ni contimairc mac duine 

acan nech damus tacai 

sech ní beca ní noirne 

ni forgli ni natacai 

7. Fo bith maic maire craidhes 

for nech ni furme dimes 

is ed logh fltha nime 

do chach a cridhe diless 

8. Pritchæ do chach a pecuth 



 

 102 

dus in íctha gach anmain 

dul duit i llaithi domnaig 

ní comnim martes tanmuin 

9. Acht mad dochum in tempuil 

is ocul fri gach menicc 

ocus torruma sruithi 

ocus timchelat reilicc 

10. Saboit maic dé ní craidhea 

fri huair tacrai do gnima 

ba don riaguil nó fhégha 

ardonlegha noscribha 

11. Is do choluib clerechta 

nocha ceilt riaghla reidhi 

molad do gnima feine 

tathair gnima do cheile 

12. Cia bet caillecha atfharrad 

legtur i riaghlaib aili 

fri críst diam glan do ridhea 

biasa a flaith nime a airi 

13. Diamba hidhbertach trocar  

gumba failid  fri hadhidh 

datteasairg coimde greine 

docum feine nidfáide 

14. Ceim fri haimles negalsa 

tagra góa golgaire 

is ed is bés clerchechta 

ainim uisci tre shaili 

15. Gén cu taibre ar hanmuin 

let a talmain nisbera 



 

 103 

cia nostimna dod charaid 

seccia maruid ni mera 

16. Do coibsen leir dosbbera 

a riaghuil diamba heolach 

ailchi do chuirp níscéla 

ma asbera dho deorach. 

Ma asbera 

 

 

VIII. Regla de Ciarán: Texto reconstruido y traducción 

 

1. Má as∙berae, á déraig, 

armpa héolach i ríaglaib, 

a ndo∙bertha do doínib 

ba ferr nách∙ertha fíadaib. 

Si dices, oh doliente, 

que eres ducho en reglas, 

aquello que dieras a la gente 

que no se los echaras en cara. 

 

2. Dochum Nime fo∙certha 

risíu no∙beth it chuili, 

ferr a dammain frit cnesán, 

do∙gné lessán cach duini. 

Si partieras al Cielo 

antes de tenerlo en tu haber, 

mejor sería para tu pellejito entregarlo, 

darles a todos un poco. 

 



 

 104 

3. Áilche do chuirp i tosuch: 

buith i troiscthib, i n-aínib. 

It é la Críst in chléirig 

cusnaib dernanaib faínib. 

Para empezar, que se habitúe tu cuerpo 

a ayunos, a abstinencias. 

Son según Cristo los clérigos 

que tienen las manos abiertas. 

 

4. Na trí cochuill nó chethair 

isna criölaib maithib; 

gairm cháich fri cobrai combras 

ocus somblas do chaithim. 

Tres o cuatro capuchas 

en morrales finos; 

promover la cháchara constante 

y consumir delicias. 

 

5. Cathraig móra fort chubus, 

manaig co pectaib ilib: 

–isin ríaguil am éolach –  

diänd∙ndérais, ní∙lilid. 

Grandes iglesias a tu cargo, 

monjes con pecados numerosos: 

–de la regla soy conocedor– 

si (Dios) lo castiga, ustedes no sobrevivirán. 

 

6. Nícon timarc mac duini 

ocin néch daimes tacai. 



 

 105 

Sech ní becc a ní n-oirgne, 

ní∙foirgli ní nád∙accai. 

Ningún hijo de hombre obliga 

a aquel que da testimonio (?). 

Como no es poco el daño que causa, 

no des testimonio de aquello que no sabes. 

 

7. Fo bíth Maic Maire cráidti, 

for néch ní∙fuirmi dímess. 

Is ed lóg Flatha Nime 

do chách a chride díles. 

Por el Hijo de María atormentado, 

no humilles a nadie. 

Este es el precio del Reino de los Cielos 

para todo quien redime su corazón. 

 

8. Pridchæ do chách a pheccad 

dús in∙n-ícthae cach anmain. 

Dul duit i llaithe domnaig 

ní∙congnim martrae t’anmain. 

Predícale a todos su pecado 

por si se redimieran todas las almas. 

Tu salida en día domingo 

no la cuento para tu alma como martirio (?). 

 

9. Acht mad dochum in thempuil, 

is ocal fri cách menicc; 

ocus torruma sruithe, 

ocus timchellad reilicc. 



 

 106 

Salvo para ir a la iglesia, 

a menudo (salir en Domingo) es peligroso (?) para todos; 

o para visitar a los ancianos, 

o para recorrer el cementerio. 

 

10. Sabboit Maic Dé ní∙cráide; 

fri húair tacrai do gníma. 

Ba don ríaguil no∙ḟégae 

arda∙légae, no∙ṡcríbae. 

No violes el Sabat del Hijo de Dios; 

despacha (?) a tiempo tus asuntos. 

Que la regla sea tu meditación, 

que la leas, que la copies. 

 

11. Is do cholaib cléirchechtae 

nácha∙ceilt ríaglae réide 

molad do gníma féine, 

tathaír gníma do chéili. 

Se cuenta entre los pecados monásticos 

que no escondió la gentileza de la regla 

engrandecer las propias obras, 

menospreciar las obras del prójimo. 

 

12. Cía beit caillecha it ḟarrad, 

– léigthir i ríaglaib aili – , 

fri Críst díam glan do chride; 

bie-sa i Flaith Nime airi. 

Si hubiera monjas en tu presencia 

– se lee en otras reglas –, 



 

 107 

que tu corazón permanezca puro en Cristo; 

por ello estarás en el reino Reino de los Cielos. 

 

13. Díamba idbertach, trócar, 

comba faílid frit t’oígi, 

dot∙essairg Coimde Gréine  

dochum péine nit∙faídi. 

Si eres generoso, misericordioso, 

y así acoges a tu huésped (?), 

el Señor del Sol te rescata, 

no te envía al castigo. 

 

14. Céim fri haimles n-eclasa, 

tacra guë, golgaire. 

Is ed is bés cléirchechtae: 

ainim uisci tre ṡaili. 

Una acción contra la Iglesia, 

una acusación falsa, lamentable. 

Esta es la costumbre de los monjes: 

contaminar el agua con barro. 

 

15. Cen co∙taibre ar t’anmain, 

lat a talmain nís∙bérae. 

Cía nos∙timnai dod charaid, 

sech cía maraid, ní∙méra. 

Salvo aquello que hagas por tu alma, 

contigo, del mundo nada te llevarás. 

Si se lo legas a un amigo, 

aunque dure (más), no perdurará (para siempre). 



 

 108 

 

16. Do choibsin léir dos∙berae, 

i ríaguil díamba héolach, 

ailchi do chuirp nís∙celae 

má as∙berae do dérach. 

Confiésalos celosamente, 

si eres conocedor de la regla: 

los hábitos de tu cuerpo y no los escondas, 

si manifiestas tu quebranto. 

 

IX. Notas lingüísticas y de traducción 

1. á déraig. El MS tiene a dheoraidh. El sustantivo deorad significa “exiliado, apátrida, 

peregrino” y figura en la frase deorad Dé, que es una traducción del latín peregrinus (pro 

amore) Dei y designa a aquellos religiosos que practicaban la xeniteia o autoexilio como 

gesto penitencial, ya fuera para expiar culpas propias o para producir méritos 

supererogatorios. Sería de todo sentido que el hablante lírico se dirigiera a su destinatario, en 

el vocativo, como “oh peregrino”. No obstante, en la lírica irlandesa antigua se espera (y 

generalmente se cumple) que el poema cierre con la misma palabra que inicia (esto se conoce 

como saigid), o cuando menos una que rime. La última palabra del poema en el manuscrito 

está abreviada deor̄, y debe rimar con éolach en el segundo verso de la estrofa final, así que 

no puede ser deorad sino deorach. Para la primera sílaba, la grafía deor- es demasiado tardía 

y debe atribuirse a un escriba tardo-medieval. Por ello, en ambos casos, he restaurado a la 

forma irlandesa antigua dérach (voc. sg. déraig), “lloroso, lastimero, doliente” (de dér, 

“lágrima”). 

3. Esta estrofa concentra algunos rasgos de composición temprana, como el art. def. masc. 

pl. in en in chléirig (vs. na cléirig en irlandés medio). Asimismo, el art. def. dat. pl. -naib en 

cusnaib¸y la inflexión dat. pl. en el adj. faínib. 



 

 109 

buith i troiscthib, i n-aínib. Las palabras troscad y aín se traducen indistintamente como 

“ayuno” (la segunda es de hecho un préstamo del latín ieiunium), pero al menos en el siglo 

IX tenían un significado distinto. Aín es la abstinencia regular (por ejemplo, la del día viernes 

o aquella de la cuaresma), mientras que troscud es la privación severa, temporal y 

cuantificada que se ofrece como sacrificio corporal, ya sea para expiar culpas o para obtener 

méritos supererogatorios15. 

cusnaib dernanaib faínib. Cuando se habla de los clérigos “de manos abiertas” (lit. “con las 

palmas extendidas”), hay una glosa del escriba que dice .i. crossfigell. La crossḟigell 

(literalmente “vigila-cruz”) era, a juzgar por la literatura religiosa de la Irlanda temprano-

medieval, una práctica ascética muy extendida que al parecer consistía en levantar los brazos 

lateralmente a la altura del pecho, formando una cruz en relación al torso, y permanecer en 

esa posición por un cierto período de tiempo mientras se oraba. A menudo parece 

indistinguible de la palabra figell (“vigilia”), que pierde su sentido de oración comunitaria 

vespertina o nocturna. No obstante, considerando el contexto en que se halla la expresión, es 

muy posible que las “manos abiertas” de los buenos monjes aludan a su pobreza personal y 

su generosidad con los pobres. 

4. Esta estrofa contiene varios rasgos innovativos, a saber, el art. def. masc. pl. na en Na trí 

cochuill (vs. in thrí cochuill en irlandés antiguo), el art. def. dat. pl. -na en isna (vs. -naib, 

como en cusnaib en la estrofa 3), y la inflexión femenina del sust. gairm (vs. inflexión neut. 

en irlandés antiguo), que se verifica por la lenición del pron. cách en gairm cháich después 

del nom. sg. No obstante, es temprano el adj. dat. pl. maithib. 

5. Cathraig. Originalmente, el sustantivo cathair (lit. “ciudad”, pero en contexto “iglesia”) 

parece haber pertenecido al tema -i- (fem.), como se evidencia en el poema Tiugraind Becáin, 

del siglo VII. Pero aparece como un sustantivo del tema -k- (tal como el nom. pl. cathraig, 

 
15 Acerca de penitencias y castigos en contexto penitencial, véase Farrell (2021). 



 

 110 

en la estrofa 5 de esta regla métrica) ya en las Glosas de Milán, que datan de fines del siglo 

VIII16. 

diänd·ndérais. La lectura abreviada del MS (dia indeor̄) es difícil de elucidar y posiblemente 

esté corrompida, por lo que en este caso es pertinente aventurar una enmienda. La forma que 

propongo corresponde al verbo do·fich cuyo significado es “castigar, vengar”. En este caso, 

la forma es la 3sg. pres. subj. con el aumento preverbal, a lo cual antecede la partícula 

condicional díaN + pronombre infijo (clase C, como corresponde a una cláusula dependiente) 

3sg. neutro. Si mi reconstrucción se tiene por correcta, la comparesencia del aumento 

preverbal es un indicador cierto de composición temprana. Nótese que, a todas luces, se trata 

día- como hiato para cumplir con las exigencias del metro. 

ní·lilid. La lectura del MS es lilibh y en Dictionaty of the Irish Language se la analiza como 

1sg. fut. (tipo i reduplicado) del verbo lenaid (“permanecer, sobrevivir”)17, por lo que la 

terminación personal requeriría ser enmendada a -im(m). No obstante, aunque una -m en 

auslaut generalmente se pronuncia lenizada (/μ/) y por ello es homófona con la -b en auslaut, 

también regularmente lenizada (/β/), esto jamás ocurre en la terminación personal de la 1sg., 

en que se la pronuncia natural (/m/). Como resultado, la rima final ilib : ·lilim sería imperfecta. 

Por ello, en mi texto restituido enmiendo a ·lilid, 2pl., que sí produce rima perfecta y se 

acomoda mejor al sentido de la estrofa. 

6. Nícon timarc mac duini ocin néch daimes tacai. El uso de nícon como negativo de la cópula 

es tardío. En irlandés antiguo, nech (“algún, cualquier”) es regularmente un adjetivo 

indefinido, pero en el irlandés medio se lo empieza a emplear como sustantivo (néch; 

“alguno, alguien”), sin o con (como aquí) el artículo definido. Lo que en el MS está escrito 

damus lo interpreto como la 3sg. pres. ind. relativo del verbo daimid (“entregar, rendir”). El 

significado de la palabra final taca es dudoso: en sus diferentes atestaciones significa “paso, 

lugar de apoyo, escalón”, y de ahí desarrolla significados figurativos que denotan cercanía o 

 
16 Véase Kelly, 1975, p. 95. 
17 Véase Dictionary of the Irish Language, s. f.a. 



 

 111 

inminencia18. No se entiende realmente qué podría significar en contexto y mi traducción, 

mientras que se apoya en el sentido global de la estrofa, es ciertamente tentativa. 

a ní n-oirgne. La lectura del MS es a ní noirne. En mi interpretación, se trata del gen. sg. del 

sustantivo verbal orgun “destrucción”, en este caso con una función atributiva (“la cosa de 

destrucción” = “la cosa destructiva” = “el daño”). 

7. cráidti. El MS tiene craidhes, que sólo puede ser la 3sg. pres. ind. relativa del verbo 

cráidid, “atormentar”, pero no tiene sentido que el “Hijo de María” sea quien atormenta, 

cuando es en cambio, “el atormentado” por antonomasia. Sugiero en cambio, leer cráidte 

(“atormentado”; gen. sg. cráidti), el participio del mismo verbo. 

8. ní·congnim martrae t’anmain. A este punto, la lectura del MS (ní comnim martés tanmuin) 

está ciertamente corrompida y mi enmienda es bastante incierta. Propongo interpretar ní 

comnim como el verbo con·gnin “reconocer”, aquí en la 1sg. pres. ind. Regularmente, la 

terminación personal debiera ser -iu (ní·congniu), pero la muy productiva terminación -im se 

expande tempranamente a otras conjugaciones verbales. Respecto de la forma martés del 

MS, se asemeja a un verbo en la 3sg. pres. ind. relativa, pero no existe ningún verbo *mairtid 

del que se tenga noticia. Existen sí en cambio varias palabras formadas a partir de una raíz 

martr- (tomada del latín martyr), y en este caso me parece prudente proponer leer el 

sustantivo martrae (“martirio”), entendiéndose que el hablante lírico no reconoce la actividad 

de su destinatario “como martirio” (es decir, como una acción piadosa meritoria). Nótese 

finalmente el dativo no preposicional t’anmain, una irregularidad que se admite en poesía. 

9. ocal. El significado de ocal (ocul en el MS) es poco claro: en general alude a situaciones 

riesgosas o peliagudas, o a sujetos irascibles e impredecibles19. 

ocus torruma sruithe, ocus timchellad reilicc. Las estrofas 8 y 9 dan testimonio del cuidado 

con que los religiosos de la Irlanda temprano-medieval trataban la observancia del descanso 

sabático dominical: “a menudo es peligroso” salir en domingo, salvo que sea para ir a la 

 
18 Véase Dictionary of the Irish Language, s. f.c. 
19 Véase Dictionary of the Irish Language, s. f.b. 



 

 112 

iglesia, para visitar a los superiores (sruithi, traducido más literalmente como “ancianos”) o 

para hacer “el recorrido del cementerio”. Esta última parece haber sido una práctica piadosa, 

seguramente orientada a la oración de intercesión por las almas de los difuntos a la que en 

Irlanda se daba bastante relevancia20. 

10. En esta estrofa, la rima sólo puede darse si se admite el colapso o pérdida de coloración 

de las vocales cortas en auslaut (con la excepción de la -u), un cambio considerado típico del 

estadio irlandés medio, pero que—como se ha dicho—probablemente ya había empezado a 

ocurrir en el lenguaje hablado hacia el año 800. Adicionalmente, contiene la forma verbal 

tardía tacrai (vs. do·acrai, que podría haberse comprimido d’acrai). En conjunto, estos 

indicadores sugieren que la estrofa es más tardía que otras de la Regla y probablemente 

interpolada. 

tacrai. El verbo es do·accair, que en un contexto legal quiere decir “declarar” y por extensión 

“despachar el propio caso”. La forma que comparece (2sg. pres. subj.) es tardía: el verbo, 

originalmente compuesto, se trata como simple. 

11. Esta estrofa incumple el esquema métrico rannaigecht ḟota recomarcach, puesto que en 

el primer verso el acento no cae en la penúltima sílaba, sino en la antepenúltima 

(cléirchechtae21). Además, como en la #10, la rima -de : -li sólo podría darse si se hubiera 

dado el colapso de las vocales cortas en auslaut. Por esto, con mayor razón, también es dable 

considerarla más tardía y probablemente interpolada. 

12. aili. El adjetivo carece de la terminación propia del dat. pl. (-ib), lo que es un signo de 

composición relativamente tardía. 

do chride. Para la lectura equívoca del MS (do ridhea), fue Strachan quien propuso la 

enmienda aquí adoptada (do chride, “tu corazón”)22, la cual está plenamente justificada en lo 

 
20 Véanse dos ejemplos del Memorial de Tallaght en Monge-Allen, 2023, pp. 347, 364. 
21 Como es convencional en análisis métrico, el subrayado marca la sílaba tónica. 
22 Véase Strachan, 1905, p. 228. 



 

 113 

paleográfico (elisión de una c- inicial lenizada; confusión de vocales cortas no acentuadas en 

auslaut, típica del irlandés medio) y tiene sentido en cuanto al significado. 

comba faílid frit t’oígi. Para la lectura del MS (gumba fail̶  fri hadhidh), se adopta también 

la enmienda sugerida por Strachan23. La rima requiere que el verso concluya con una palabra 

que rime con nit·faídi al final de la estrofa. 

dochum péine. Para la lectura del MS (docum feine), se acepta la enmienda de Strachan24. En 

irlandés medio, se pierde la nasalización que regularmente sucede a dochum y en este caso 

induce a introducir una lenición espuria de la p- inicial de péine (gen. sg. de pían, “castigo”). 

14. Como la #14, la estrofa corresponde a un esquema métrico diferente del rannaigecht ḟota 

recomarcach que caracteriza a las demás. En ella, los versos a-c van acentuados en la 

antepenúltima sílaba (73 73 73 72). El esquema detectado no se corresponde a ninguno de los 

modelos analizados por Murphy. Cabe la posibilidad de que el texto esté corrompido y que, 

en su forma original, en el veso b el acento haya caído sobre la penúltima sílaba, 

correspondiendo al modelo aí ḟreislige (73 72 73 72)25. Además, nótese que, como en las 

estrofas 10 y 11, la rima final se da entre -re : -li, que sólo puede admitirse después del colapso 

de las vocales cortas en auslaut. En conjunto, estos rasgos sugieren que la estrofa es una 

interpolación. 

15. Además de la forma tardía que se analiza a continuación, esta estrofa rima -rae : -ra, lo 

cual (como se ha visto con las estrofas 10, 11 y 14 arriba), sugiere una fecha de composición 

más tardía. Se la puede considerar probablemente interpolada. 

nos·timnai. En irlandés antiguo, el verbo es el compuesto do·imnai “legar”. La forma en 

nuestro texto es un simplex tardío, como se verifica por el uso de la partícula preverbal ficticia 

no- para la infixión del pronombre. 

 

 
23 Véase Strachan, 1905, p. 228. 
24 Véase Strachan, 1905, p. 228. 
25 Véase Murphy, 1961, pp. 62-63. 



 

 114 

X. Algunas conclusiones preliminares 

Al final de este estudio, y a pesar de que la mera producción de una nueva edición científica 

con la primera traducción española de la obra ya revisten un cierto valor, parece pertinente 

ofrecer algunas conclusiones someras respecto al poema y su contenido, sobre todo con la 

esperanza de animar a colegas del ámbito hispanohablante a aventurarse en el fascinante 

mundo de los estudios medievales irlandeses, especialmente en lo que se refiere al período 

pre-normando. Esto no solamente porque la Irlanda del temprano medioevo fue uno de los 

grandes focos de producción cultural del Occidente pre-carolingio y se gloria de poseer uno 

de los corpus documentales más ricos (en géneros tales como derecho y literatura legal, vidas 

de santos, homilías y catequesis, tratados exegéticos y computísticos, prosa y poesía secular, 

entre otros), sino que se configura como una cristiandad distinta, relativamente “excéntrica” 

en su teopraxis, cuyo estudio reviste gran interés para adquirir una comprensión compleja, 

matizada y problematizada sobre la formación de la religión y cultura cristianas en los 

primeros siglos de su implantación en territorio europeo, que de ninguna forma fue un 

proceso homogéneo ni monolítico. 

 Un primer punto de interés radica en la ansiedad expresada respecto al problema de 

la acumulación de riquezas por parte de personeros eclesiásticos y comunidades religiosas. 

En línea con la tradición de la hamartiología evagriana y casiánica, la philargiria o avaricia 

(el apego inmoderado a los bienes terrenales) se percibe como la raíz de todos los vicios: un 

escándalo importante para la vida de fe y la conducción de regímenes 

ascético/contemplativos. En efecto, este poema promueve una vida religiosa auténtica 

signada por la virtud de la pobreza, en línea con otros documentos aproximadamente 

contemporáneos, como el Penitencial Irlandés Antiguo26, compuesto en torno al año 800 en 

la iglesia rigorista de Tallaght (actual condado de Dublín). Es interesante el gran énfasis que 

recibe el tema del rechazo a las riquezas en la Regla de Ciarán, donde se abarca en forma 

compleja, con atención a diferentes dimensiones. Un tema principal es la insistencia en la 

naturaleza caduca de los bienes terrenales, que el sujeto religioso no podrá conservar después 

 
26 Edición y traducción del capítulo De Avaritia en Monge-Allen, 2023, pp. 165-169, 186-90. 



 

 115 

de la muerte (estrofas 2 y 15). Al mismo tiempo, se advierte que la actitud correcta hacia las 

riquezas es la generosidad y la disposición a desprenderse de ellas (discreta y 

desinteresadamente, como se ve en la estrofa 1) para beneficio de otros. Beneficiarios 

principales serían los huéspedes o forasteros (estrofa 13), y no así los herederos “naturales” 

(estrofa 15), que al recibir los bienes se hallarían en la misma situación que el destinatario 

imaginario del poema: también a ellos los alcanzará la muerte y las riquezas les serán 

últimamente inútiles. El destino justo de los recursos, al parecer, es el consumo por parte de 

aquellos que los necesitan, que no los acumularán, sino que harán uso de ellos para su 

subsistencia. En la Regla de Ciarán no se menciona explícitamente a los pobres (boicht en 

irlandés antiguo), pero es razonable entender que los huéspedes (oígi), en la estrofa 13 los 

representan oblicuamente. Cuanto menos, es claro que la atención de los huéspedes 

representa un uso consuntivo de los recursos que es moralmente aceptable y, últimamente, 

razonable. 

En conexión con el tema de la pobreza y el desprendimiento se halla el interesante 

énfasis de la Regla de Ciarán en la crítica a la iglesia institucional, o mejor dicho a ciertas 

iglesias que el autor considera indignas o reprochables en su praxis, donde los clérigos 

mezclan “el agua” (pura) de la piedad con “el barro” de la corrupción (estrofa 14). Esta 

preocupación se expresa en varias estrofas, en una de las cuales se destaca la riqueza como 

un vicio muy extendido en iglesias de observancia dudosa, donde convive con la afición a la 

buena mesa y la locuacidad excesiva (estrofa 4). Es sumamente interesante la advertencia del 

hablante lírico respecto a las iglesias grandes y populosas (estrofa 5), cuyos jerarcas se cargan 

temerariamente con la responsabilidad de un gran número de monjes potencialmente 

pecaminosos. La Regla de los monjes grises (cuyos fragmentos más antiguos son 

contemporáneos con los de la Regla de Ciarán) dice que la voluntad de Dios es que el 

régimen monástico comprenda “unos pocos hermanos, viviendo bajo un único yugo”27. En 

esto se evidencia la convicción de que la dignidad eclesiástica conllevaba para los clérigos 

responsables compartir el peso de las culpas de sus subordinados, lo cual se condice con 

 
27 Is í toil ar Fíadad find, úathad bráthar fo áenchuing. “Esta es la voluntad de nuestro Conocedor blanco, unos 
pocos hermanos bajo un único yugo”. Monge-Allen, en prensa-b.  



 

 116 

cierta hamartiología contractualista que caracteriza al cristianismo irlandés del siglo IX: la 

comunidad, representada por sus líderes, tiene una contabilidad común en lo que se refiere a 

sus culpas (que generan deuda espiritual) y sus méritos supererogatorios (que constituyen el 

instrumento de pago de la misma)28.  

Por último, es digna de atención la observancia del domingo sabático como signo 

fundamental de la buena teopraxis cristiana. Este énfasis es típico de las obras vernáculas 

irlandesas del siglo IX, entre las que se cuentan el Cáin Domnaig o “Ley del Domingo” y sus 

apéndices. Este desarrollo se debe principalmente a la difusión, a partir de fines del siglo VI, 

de un apócrifo conocido como la Epistola Domini o “carta del Señor”, la cual habría 

descendido del cielo milagrosamente para depositarse en alguno de los principales altares de 

la cristiandad (Roma en algunas versiones, Jerusalén en otras) con el fin de manifestar la 

disconformidad de Cristo mismo, en su trono celestial, con la profanación del descanso 

sabático dominical. La veracidad de la carta fue puesta en duda casi inmediatamente en 

ámbito continental, pero muchos irlandeses parecen haberla dada por definitivamente 

auténtica – incluso existe una versión vernácula de la misma, titulado Eipstil Ísu (“Epístola 

de Jesús”), y la observancia del domingo sabático se convirtió en un símbolo incontrovertible 

de ortodoxia y piedad cristiana29. En esto, la nueva observancia armonizaba fácilmente con 

las tendencias estructuralistas y “judaizantes” que se han observado en la iglesia irlandesa 

temprano-medieval, como el mantenimiento de tabúes alimentarios, así como la adopción de 

figuras de la ley mosaica tales como el jubileo y las “ciudades de refugio”30. 

En todo esto, la Regla de Ciarán es un documento típico del siglo IX en que se 

produjeron la mayoría, si no todos, sus componentes. Junto a otras fuentes vernáculas del 

período, permite enriquecer nuestra comprensión de la teopraxis religiosa de los cristianos 

irlandeses de época pre-normanda, caracterizada por una disciplina monástica rigurosa y 

autocrítica, por el reconocimiento de ciertas problemáticas derivadas de la organización 

eclesiástica local (como el enriquecimiento de los jerarcas y el sobredimensionamiento de 

 
28 Véase Monge-Allen, 2023, pp. 101-123. 
29 Al respecto véase Boyle, 2019. 
30 Véase Ó Corráin, Breatnach y Breen (1984) y Ó Corráin (1987). 



 

 117 

las iglesias, con otros vicios derivados de ello), y con el desarrollo de marcadores de virtud 

(como la observancia estricta del domingo sabático). En el ámbito de los estudios medievales 

y eclesiásticos de habla hispana, que no tiene asegurado el acceso expedito a la mayoría 

fuentes irlandesas medievales, estos rasgos de la Regla de Ciarán pueden servir como punto 

de partida, para provocar interés y sugerir temáticas susceptibles de profundización.                

  



 

 118 

Bibliografía 

Boyle, E. (2019). Eschatology and reform in early Irish law. En M. Gabriele y J. T. Palmer 

(eds.), Apocalypse and Reform from the Late Antiquity to the Middle Ages (pp. 121-

138). Rutledge. 

Breatnach, L. (2020). Ríagail na Manach Líath. “The Rule of the Grey Monks”: A late 

mediaeval fabrication. Celtica, 32, 77–100. https://doi.org/10.58480/SCS-guzqs-ngeav 

Breen, A. (2009). Mac An Lega, Uilliam (Iollann). En Dictionary of Irish Biography. 

Recuperado el 11 de octubre de 2025 de https://doi.org/10.3318/dib.004990.v1 

Charles-Edwards, T. (2020). Early Irish law, St Patrick, and the Date of the Senchas Már. 

Ériu, 71, 19–59. https://doi.org/10.2307/48758331 

Dictionary of the Irish Language (s. f.a). Lenaid. En Electronic Dictionary of the Irish 

Language. Recuperado el 11 de octubre de 2025 de https://dil.ie/29895 

Dictionary of the Irish Language (s. f.b). Ocal. En Electronic Dictionary of the Irish 

Language. Recuperado el 2 de julio de 2025 de https://dil.ie/33405 

Dictionary of the Irish Language (s. f.c). Taca. En Electronic Dictionary of the Irish 

Language. Recuperado el 2 de julio de 2025 de https://dil.ie/39381 

Diem, A. (2011). Inventing the Holy Rule: Some Observations on the History of Monastic 

Normative Observance in the Early Medieval West. En H. Dey, y E. Fentress (Eds.), 

Western Monasticism ante litteram: The Spaces of Monastic Observance in Late 

Antiquity and the Early Middle Ages (pp. 53–84). Brepols. 

https://doi.org/10.1484/M.DM-EB.3.4987 

Farrell, E. (2021). Penance and Punishment in Early Medieval Ireland. Peritia, 32, 58–78. 

https://doi.org/10.1484/J.PERIT.5.127815 

Follett, W. (2006). Céli Dé in Ireland. Monastic Writing and Identity in the Early Middle 

Ages. The Boydell Press. 



 

 119 

Follett, W. (2024). The Preservation of Céli Dé Traditions and Practices at Armagh. The 

Journal of Medieval Monastic Studies, 13, 27–49.  

 https://doi.org/10.1484/J.JMMS.5.143503 

Kelly, F. (1975). Tiughraind Bhecáin. Ériu, 26, 66–98. https://www.jstor.org/stable/30008109 

Mac an Legha, U. (Esc.) (2006). MS 23 P 3. Irish Script on Screen. Recuperado el 11 de 

octubre de 2025 de https://www.isos.dias.ie/RIA/RIA_MS_23_P_3.html#37 

Markus, G. (2024). The Rule of St Benedict and the “Celtic Church”. Cambrian Medieval 

Celtic Studies, 87, 1–30. 

McCone, K. (1985). The Würzburg and Milan Glosses: Our Earliest Sources of “Middle 

Irish”. Ériu, 36, 85–106. 

McCone, K., McManus, D., Ó Háinle, C., Williams, N., & Breatnach, L. (coords.) (1994). 

Stair na Gaeilge: In ómós do Pádraig Ó Fiannachta. Saint Patrick’s College Maynooth. 

Monge-Allen, E. (2023). Beati immaculati in via: Sin and reconciliation among the céli Dé 

of Tallaght and Terryglass [Tesis de doctorado, University of Galway]. University of 

Galway Research Repository. https://doi.org/10.13025/16657 

Monge-Allen, E. (en prensa-a). La Regla de Comgall de Bangor: Edición crítica y traducción 

de un poema religioso de la Irlanda temprano-medieval. Teología y Vida. 

Monge-Allen, E. (en prensa-b). La Regla de los Monjes Grises: Un collage de poesía 

monástica irlandesa temprano-medieval. Cuadernos del CEMYR . 

Murphy, G. (1961). Early Irish Lyrics. Royal Irish Academy. 

Ó Corráin, D., Breatnach, L. y Breen, A. (1984). The Laws of the Irish. Peritia, 3, 382-438. 

https://doi.org/10.1484/J.Peri.3.77 

Ó Corráin, D. (1987). Irish vernacular law and the Old Testament. En P. Ní Chatháin y M. 

Richter (eds.), Irland und die Christenheit: Bibelstudien und Mission. Ireland and 

Christendom: the Bible and the mission (pp. 284-307). Klett-Cotta. 



 

 120 

Ó Corráin, D. (2017). Clavis litterarum Hibernensium: Medieval Irish books & texts (c. 400–

c. 1600) (vol. II). Brepols. 

Ó Maidín, U. (1996). The Celtic Monk: Rules and Writings of Early Irish Monks. Cistercian 

Publications. 

Ó Riain, P. (2011). A Dictionary of Irish Saints. Four Courts Press. 

Strachan, J. (1905). Two Monastic Rules. Ériu, 2, 227–229. 

https://www.jstor.org/stable/30007142 


