
 

 
25  

Dos tensiones pluralistas al interior del liberalismo desde la perspectiva de John N. Gray 

y Jacob T. Levy 

Two pluralist tensions within liberalism from the perspectives of John N. Gray and 

Jacob T. Levy 

Matías Quer1 

Universidad de los Andes, Santiago de Chile 

mquer@uandes.cl 

 

Resumen 

El liberalismo, al intentar hacerse cargo de las interrogantes que le presenta el pluralismo, 

entra en una tensión interna que lo divide. Jacob T. Levy y John N. Gray—ambos 

considerados autores liberales—buscan presentar y abordar esta tensión desde distintos 

puntos de partida, según el tipo de pluralismo que tienen en mente. Esto les permite 

mostrar las dificultades que enfrenta cierto tipo de liberalismo para lidiar con la pluralidad 

en el mundo contemporáneo. Así, al explorar los esquemas teóricos de ambos, es posible 

mostrar los distintos aspectos en que el pluralismo genera una tensión al interior del 

pensamiento de la tradición liberal. 

 

Palabras clave: liberalismo, pluralismo, tolerancia, diversidad, libertad. 

 

Abstract 

Liberalism, in attempting to address the questions posed by pluralism, enters an internal 

tension that has the possibility of dividing it. Jacob T. Levy and John N. Gray—both 

liberal authors—seek to present and address this tension from different starting points, 

depending on the type of pluralism they have in mind. This allows them to show the 

difficulties that certain types of liberalism face in dealing with plurality in the 

 
1 Doctor en Filosofía (Universidad de Los Andes, Chile), Magíster en Filosofía (Universidad de Los Andes, 
Chile) y Licenciado en Medicina (Universidad del Desarrollo, Chile). 
https://orcid.org/0000-0001-9228-1150 



 

 
26  

contemporary world. Thus, by exploring their theoretical frameworks, it is possible to 

show the various ways in which pluralism generates tension within the liberal tradition. 

 

Keywords: liberalism, pluralism, tolerance, diversity, liberty. 

 

Fecha de Recepción: 13/09/2025 ¾  Fecha de Aceptación: 18/11/2025 

 

Introducción 

 

El liberalismo es una de las doctrinas políticas más relevantes del mundo occidental 

contemporáneo. Esta posición dominante pone al pensamiento liberal bajo una revisión 

constante de sus fundamentos desde diferentes perspectivas. Desde el ámbito de la 

filosofía política han existido diversos esfuerzos por comprender algunos fenómenos 

políticos actuales, tales como la crisis del liberalismo a partir de su propio éxito (Deneen, 

2018) o el posible triunfo del pensamiento liberal y el fin de la historia (Fukuyama, 1992). 

Otros, por su parte, han puesto su atención en la historia del liberalismo (Manent, 1994), 

o han buscado comprenderlo en sus fundamentos desde conceptos como el mal menor 

(Michea, 2009). Si bien algunos de los críticos del liberalismo se consideran a sí mismos 

liberales, otros trabajan desde miradas externas al mismo, especialmente desde la 

tradición conservadora y la marxista. En la actualidad, el estudio crítico de los éxitos y 

fracasos del liberalismo, así como de sus fortalezas y puntos ciegos, sigue siendo 

fundamental para comprender la sociedad en que vivimos. 

En este sentido, una de las claves que puede permitir una mejor comprensión del 

fenómeno liberal es la del pluralismo, que, al igual que el liberalismo, es reivindicado 

constantemente en las sociedades contemporáneas (Svensson, 2022). Creemos que 

examinar el liberalismo desde la perspectiva pluralista nos permitirá identificar ciertas 

tensiones al interior del pensamiento liberal, pues, al no ser una doctrina homogénea, 

existen diferentes formas liberales de aproximarse al pluralismo, algunas de las cuales 

entran en conflicto entre ellas. La cuestión es relevante porque el pluralismo—en cuanto 



 

 
27  

que se asume que permite garantizar la diversidad—ha sido elevado a un lugar 

privilegiado en la escala de valores de las sociedades occidentales contemporáneas. De 

esta forma, la pluralidad se ha sumado a la libertad—cuya protección suele asociarse con 

el liberalismo—como uno de los valores más importantes de nuestra vida política. Este 

fenómeno ha llevado a una cierta identificación entre el liberalismo y el pluralismo: a 

veces se piensa que el liberalismo es esencialmente pluralista y que solo al interior del 

orden liberal es posible cultivar la pluralidad. Sin embargo, puede pensarse que esa 

identificación no es inmediata, y que cabe distinguir entre ambos principios. Esto implica 

que el pluralismo podría ser liberal o no serlo, y que el liberalismo podría o no ser 

pluralista. 

En este artículo se planteará, a partir de las obras de John N. Gray y Jacob T. Levy, 

que existe una forma de liberalismo que no es plenamente compatible con el pluralismo. 

Si bien ambos autores son liberales y tienen en mente la importancia del pluralismo para 

el pensamiento liberal, los dos presentan ciertas diferencias que—como veremos—se 

explican por los distintos tipos de pluralismo que a cada uno le interesa rescatar (Levy, 

2013, pp. 111–115). En este sentido, cada uno permitirá reconocer una tensión que el 

pluralismo le presenta al liberalismo y, entre ambos, se complementarán para mostrar que 

el liberalismo se ve tensionado de distintas maneras al intentar responder a los problemas 

que le presenta la pluralidad. Por esta razón, el desarrollo implicará necesariamente un 

análisis del trabajo de cada uno de estos autores respecto del pluralismo y del liberalismo, 

así como una comparación sobre el tipo de pluralismo que cada uno utiliza en su trabajo. 

Así, la comparación de la obra de ambos autores permitirá enriquecer el desafío pluralista 

al pensamiento liberal. 

Para contextualizar esta discusión, es importante tener en cuenta que los 

problemas en torno a la pluralidad y a la libertad son de larga data. Y, ya que el liberalismo 

es una doctrina política predominante en la modernidad, conviene revisar su vinculación 

con los bienes que el pluralismo busca resguardar. En otras palabras, es necesario revisar 

si el liberalismo permite la pluralidad, y qué tipos de pluralismos son los que 

efectivamente admiten nuestras sociedades liberales. Así, entenderemos que el 



 

 
28  

liberalismo es la tradición intelectual que le otorga a la libertad la primacía entre los 

distintos bienes humanos. En este sentido, Locke afirma que: 

 

Esta libertad […] es tan necesaria para la preservación del hombre y se halla tan 

estrechamente unida a ella que un individuo no puede desprenderse de tal libertad 

sin perder a la vez, como consecuencia de ellos, su preservación y su vida (Locke, 

2005, p. 40). 

 

Mientras que Rousseau dirá que, “renunciar a su libertad es renunciar a su cualidad de 

hombre” (Rousseau, 2019, p. 39). Si bien autores como Locke y Rousseau usualmente 

son considerados como parte del canon del pensamiento liberal, no debemos perder de 

vista lo complejo que resulta articular la amplitud de esta tradición, como ha mostrado, 

por ejemplo, Cristóbal Bellolio en su cartografía del liberalismo (Bellolio, 2020). 

 

Respecto del pluralismo, el concepto hace referencia a la existencia de diversidad 

o variedad, pero—como ha señalado Manfred Svensson—los objetos de esa diversidad 

pueden ser muchos: conceptos, teorías, visiones respecto al mundo, valores, idiomas, 

gustos, y una infinidad de otras características o fenómenos, todos son susceptibles de 

presentarse pluralmente (Svensson, 2022, pp. 75–130). En este artículo, el pluralismo se 

entenderá de distintas maneras según el objeto de estudio de cada autor, esto permitirá 

abordar los desafíos del pluralismo al liberalismo desde diferentes ángulos que se 

complementan. Como veremos, Gray se referirá a la pluralidad de valores y concepciones 

de lo bueno, mientras que Levy atenderá a la diversidad de instituciones y estructuras 

sociales. El primero se concentra fundamentalmente a la diversidad de valores al interior 

de una sociedad, es decir, se acerca a la idea rawlsiana sobre pluralidad de doctrinas 

comprehensivas (Rawls, 1989, p. 251). Levy, en cambio, se refiere a la manera en que el 

poder político permite o limita las libertades de las personas y sus asociaciones. En este 

sentido, el pluralismo apunta directamente a una diversidad de principios prácticos que 

entran en conflicto dentro de una comunidad política determinada y a la variedad de 



 

 
29  

formas en que las estructuras sociales permiten o restringen esa diversidad. De esta 

manera, el pluralismo señalaría un hecho que autores como O’Donovan consideran 

preocupante: las diferencias de principios prácticos al interior de una sociedad 

(O’Donovan, 2008, p. 55). 

Para comprender las tensiones que el pluralismo produce al interior del 

pensamiento liberal, revisaremos, en primer lugar, la obra de Jacob T. Levy titulada 

Rationalism, Pluralism and Freedom (Levy, 2014). En ella, el autor logra identificar la 

existencia de un liberalismo no pluralista tan real como el liberalismo que sí lo es. A 

continuación, veremos dos posibles formas de liberalismo en la famosa obra de John N. 

Gray titulada Las dos caras del liberalismo (Gray, 2001). Como hemos anunciado, cada 

uno de los autores aporta un esquema teórico propio y, por lo tanto, el aporte de este 

artículo será reunir ambos trabajos para presentar las dos tensiones que ellos le presentan 

a la doctrina liberal. El objetivo será mostrar los diferentes niveles en que cierta forma de 

liberalismo se opone directamente al pluralismo. Finalmente, se desarrollará la manera 

que cada uno de estos autores tiene de clasificar y comprender a Hobbes como un ejercicio 

concreto que permitirá aclarar los distintos registros de cada uno y que, a la vez, 

constituirá un aporte en el estudio de la naturaleza del pensamiento hobbeseano. 

 

Jacob Levy: liberalismo pluralista y liberalismo racionalista 

 

El trabajo de Jacob Levy permite comparar dos respuestas liberales al problema que se 

presenta cuando la libertad de las personas es amenazada por parte del Estado y por los 

distintos grupos y asociaciones que conviven al interior de cada sociedad. El problema 

que plantea Levy se complejiza cuando descubre el carácter simétrico que involucran 

ambas amenazas: “Nuestra libertad puede ser amenazada por Estados y por grupos, y por 

cada uno de ellos en respuesta directa al otro” (Levy, 2014, p. 83, todas las traducciones 

son propias). Esto sugiere que el Estado, en su intento por proteger la libertad de los 

ciudadanos, puede adquirir un poder excesivo que aplaste a los individuos y sus 

asociaciones, mientras que los cuerpos intermedios, en su afán de resistir al monopolio 



 

 
30  

estatal de la sociedad, son focos de posibles abusos para la libertad de sus miembros 

(Levy, 2017b). En otras palabras, el aporte que el Estado y las asociaciones intermedias 

realizan en la defensa de la libertad de las personas supone el riesgo de que ellos mismos, 

al adquirir más poder, se conviertan en una amenaza a esa misma libertad que intentan 

proteger. 

El liberalismo, por supuesto, debe responder a más dificultades que la planteada 

por Levy, su análisis no pretende abarcar a todo el pensamiento liberal. En este sentido, 

la clasificación de los tipos de liberalismo que él realiza obedece estrictamente al objeto 

de su preocupación: la libertad individual o colectiva de las personas se encuentra 

amenazada por dos estructuras diferentes, una es el Estado, la otra está constituida por los 

diversos tipos de asociaciones y cuerpos intermedios. Así, Levy distingue dos tipos de 

liberalismo: pluralista y racionalista. El primero se muestra escéptico respecto del Estado 

y tiene una mirada benevolente hacia las comunidades locales y sus costumbres, viendo 

en ellas un espacio de libertad y diversidad relevante (Levy, 2014, p. 2). En cambio, el 

segundo cree que el orden liberal implica una serie de conductas aceptables y otras que 

no lo son, las que deben ser vigiladas por el Estado. Para esta forma racionalista de 

liberalismo, las comunidades particulares, la familia y las asociaciones, suponen un 

peligro para la libertad individual, ya que, en su interior, pueden existir costumbres y 

comportamientos que atentan contra la libertad de las personas que los conforman (Levy, 

2014, p. 2). 

A partir de esta clasificación es posible percibir una tensión al interior del 

liberalismo, que Levy describe como una tensión entre quienes ven en los grupos 

intermedios el espacio de protección de la libertad individual ante el Estado, y quienes 

creen que son un lugar donde crecen los poderes despóticos iliberales (Levy, 2014, p. 2). 

Esta tensión es prácticamente imposible de resolver, al punto que muchas veces los 

medios que se utilizan para asegurar la libertad desde una de estas perspectivas atacan 

directamente la forma en que se entienden la libertad desde la otra (Levy, 2014, p. 4). En 

otras palabras, darle más poder al Estado para asegurar las libertades significa disminuir 

la autonomía de los cuerpos intermedios de perseguir libremente sus propios fines e 



 

 
31  

intereses. Y, al contrario, entregar excesiva capacidad de producir sus propias reglas a las 

asociaciones puede significar una incapacidad del Estado para asegurar las libertades de 

sus ciudadanos al interior de esos grupos particulares (Levy, 2014, p. 27). 

Jacob Levy no busca simplemente abogar por una de las dos vertientes del 

liberalismo, sino que quiere mostrar la complejidad del problema, al mismo tiempo que 

ilustrar las fortalezas y los puntos ciegos que supone cada opción. Esto no le impide tener 

mayor cercanía con la versión pluralista, a la que considera, además, poco estudiada y 

valorada dentro de la tradición liberal (Levy, 2014, p. 18). Es explícito al señalar que 

entre ambas visiones liberales existe una tensión (Levy, 2014, p. 1), y que el liberalismo 

debe hacerse cargo del peligro para la libertad que suponen el Estado y los cuerpos 

intermedios. El problema, cree Levy, es que no hay manera de reconciliar totalmente 

ambas posturas (Levy, 2014, p. 28). En ese sentido, es importante tener en cuenta que la 

libertad se manifiesta de muchas maneras—como libertad de asociación, libertad 

religiosa y libertad de expresión, por ejemplo—y que estos distintos aspectos de ella 

pueden ser amenazados de diversas maneras desde cada estructura social. 

Tanto la vertiente racionalista como la pluralista se apoyan en teorías para sostener 

sus posiciones. En el caso del pluralismo liberal se trata de la pure theory; para el 

racionalismo liberal es la congruence theory.  La pure theory o pure theory of association 

busca defender una mirada liberal pluralista, afirmando que, así como las personas pueden 

llevar a cabo diferentes acciones libremente de manera individual, también lo pueden 

hacer de forma asociada. La conclusión que sigue a este razonamiento, cree Levy, es la 

posibilidad de formar todo tipo de organización particular, gobernarla de la manera que 

les parezca apropiada y vivir en consonancia con los valores propios y comunes a esa 

asociación (Levy, 2014, p. 42). 

Desde una perspectiva liberal, la pure theory aboga por una libertad de asociación 

que permita formar cualquier tipo de grupo, siempre y cuando éste sea el fruto de la 

voluntad libre de las personas. Esta teoría tiene su fundamento—como indica Levy—en 

el principio liberal de volenti non fit injuria. Este principio se basa en la idea de que una 

persona, al participar voluntariamente—mediante su consentimiento—en cualquier tipo 



 

 
32  

de grupo, no ve dañados sus derechos dentro de ese grupo, pues libremente ha decidido 

ser parte de esa asociación (Levy, 2014, p. 43). En última instancia, esta teoría intenta 

abogar por la libertad de las personas de asociarse en la forma que estimen conveniente, 

incluso si eso significa que voluntariamente asuman una forma de organización no liberal, 

pues esa forma de vida, incluso si es contraria al liberalismo, habría sido aceptada 

libremente por sus miembros que consienten en participar de ella. 

Justamente es esa situación de incongruencia entre un Estado liberal y la 

existencia de asociaciones no liberales—al interior de una misma unidad política—la que 

busca evitar el liberalismo racionalista a partir de la congruence theory. Esta teoría afirma 

que debe existir coherencia entre el Estado liberal y los cuerpos intermedios (Levy, 2014, 

p. 51). Esta congruencia no es solo de valores o visiones del mundo, sino también en 

cuanto a las normas y costumbres permitidas al interior de dichas asociaciones. En otras 

palabras, la teoría de la congruencia sirve de fundamento para permitir que el Estado 

liberal se entrometa en la organización interna de las asociaciones y las obligue a actuar 

de cierta forma en caso de considerar que su organización atenta contra la libertad de las 

personas. 

Un ejemplo claro para identificar las dos opciones liberales presentadas por Levy 

se encuentra en la diferencia que presentan John Stuart Mill y Tocqueville. Mill tendría 

una postura más cercana a la vertiente racionalista, pues vería en la familia una amenaza 

directa a la libertad individual (Levy, 2014, pp. 2–3), lo que no le impide manifestar la 

posible opresión a la libertad de parte del poder político (Mill, 2011, p. 12). En cambio, 

el francés ve en la libertad de asociación una forma de proteger a las personas de la tiranía, 

ya que el individualismo moderno nos atomiza y facilita el poder despótico (De 

Tocqueville, 2017, DA II, 2, 5, p. 152). Ambos autores liberales quieren proteger la 

libertad de las personas, pero se diferencian en dónde observan que ella se encuentra más 

amenazada. Un último ejemplo sería el caso de Rousseau, el ginebrino pretende entregar 

el poder soberano a una autoridad superior, cuya voluntad—la voluntad general—nos 

forzará a ser libres incluso si no lo queremos (Rousseau, 2019, p. 51). En este sentido, 

Rousseau estaría más cerca de la tradición racionalista que de la pluralista. 



 

 
33  

Además de presentar las teorías que respaldan a ambas posturas, Levy es capaz de 

resumir con precisión un punto ciego que afecta a cada una de ellas. El problema de ambas 

radicaría—en parte—en un error de comprensión respecto a los grupos intermedios: la 

pure theory los trata como si fueran individuos, mientras que la congruence theory los 

mira como si fueran Estados (Levy, 2014, p. 56). La equivocación las afecta 

simétricamente, pues el liberalismo racionalista pierde de vistas las diferencias entre las 

asociaciones particulares y el Estado, mientras que la vertiente pluralista se olvida de que 

los grupos no son iguales a los individuos, que la libertad individual no es equivalente a 

la libertad de las asociaciones. Esta doble confusión significa que ambas teorías pierden 

de vista las características particulares que diferencian a los cuerpos intermedios, tanto 

del Estado como de los individuos. Al presentar el error conceptual de cada vertiente, 

Levy nos muestra que no hay motivos para asumir ninguna de las dos de manera absoluta, 

ambas tienen algo que aprender de la otra para proteger integralmente la libertad. 

A través de los elementos teóricos expuestos, la triple relación entre Estado, 

cuerpos intermedios e individuos es analizada en cuanto a las relaciones de poder y las 

amenazas a la libertad que las estructuras tienen sobre las personas. De la misma manera, 

es importante notar que el pluralismo identificado por Levy no se refiere a la diversidad 

de visiones comprehensivas por parte de las personas, sino al tipo de estructuras que 

permiten su florecimiento. Es oportuno, para complementar el análisis de Levy, revisar 

el de John Gray, pues su manera de mirar la tensión interna del liberalismo resulta 

sustancialmente diferente. 

 

Las dos caras del liberalismo según John Gray: universalismo y coexistencia 

John Gray presenta un esquema teórico que permite comparar dos formas de liberalismo, 

teniendo como punto de partida la tolerancia liberal que cada forma de liberalismo tiene 

hacia los distintos modos de vida que eligen las personas. Su análisis no tiene como 

preocupación central la solución de todas las tensiones internas del liberalismo, sino que 

se centra en la respuesta que este ofrece al problema de la tolerancia, especialmente en el 

contexto contemporáneo de sociedades pluralistas. Desde este punto de vista, Gray cree 



 

 
34  

que existen dos caras del liberalismo, pues “vista desde un ángulo, la tolerancia liberal es 

el ideal de un consenso racional sobre el mejor modo de vida posible. Desde el otro, es la 

creencia en que los seres humanos pueden florecer en muchas formas de vida” (Gray, 

2001, p. 11). Estos dos ángulos son, en la terminología de Gray, las dos caras del 

liberalismo: una es la “cara universal” y la otra es llamada “cara de coexistencia”. Ambas 

liberales, pero no necesariamente pluralistas. 

Lo primero que Gray quiere dejar claro es la existencia de diversas formas de 

liberalismo, negando la existencia de una tradición liberal unívoca (Gray, 2001, p. 45), 

justificando así la búsqueda de distintas respuestas liberales al problema de la tolerancia 

(Gray, 2000, pp. 323–325). Las dos alternativas que Gray estudia se diferencian en que, 

para la cara universal, los valores liberales tienen una autoridad suprema (Gray, 2001, p. 

45); mientras que, para la cara de coexistencia, el liberalismo es “el proyecto de 

reconciliar las posturas de los diferentes valores en conflicto” (Gray, 2001, p. 45). Gray 

cree que ambas caras han estado presentes siempre en la discusión liberal sobre la 

tolerancia, generando una tensión entre quienes plantean la tolerancia como “la 

persecución de una forma de vida ideal” (Gray, 2001, p. 12), y los que creen que significa 

hacer un compromiso pacífico entre modos de vida diferentes (Gray, 2001, p. 12). 

A partir de este esquema, Gray desarrolla la tolerancia liberal como modus 

vivendi, pues considera que esa es la manera en que el liberalismo se debe adaptar a la 

diversidad de las sociedades pluralistas contemporáneas (Gray, 2001, p. 16). Así, el autor 

toma postura y se inclina a favor de una concepción de la tolerancia liberal que se enmarca 

en la cara de coexistencia del liberalismo. Sólo si la doctrina liberal abandona su 

pretensión de encontrar “un consenso racional sobre el mejor modo de vida posible” 

(Gray, 2001, p. 11), podrá adaptarse al mundo contemporáneo, en el que las sociedades 

“albergan muchos modos de vida” (Gray, 2001, p. 11). La pluralidad es un hecho 

irrefutable, y el liberalismo debe adaptarse para proponer una tolerancia que sea aceptable 

en el mundo plural. 

De hecho, Gray es crítico frente a la cara universal del liberalismo y respecto de 

ella dirá que está más cerca de oponerse al pluralismo que de permitirlo y apoyarlo (Gray, 



 

 
35  

2004, pp. 5–10). Esto lo lleva a afirmar que, “la idea de tolerancia como un medio para 

lograr un consenso universal sobre los valores debe ser abandonada, adoptándose en su 

lugar un proyecto de modus vivendi entre formas de vida animadas por valores 

permanentemente divergentes” (Gray, 2001, p. 35). Es decir, el liberalismo no sería 

esencial ni intrínsecamente pluralista, sino que su carácter plural dependerá de la forma 

en que se comprenda la tolerancia. En otras palabras, el liberalismo bien puede ser 

pluralista o enemigo de la pluralidad. Esto permite comprender que Gray afirme que el 

pluralismo es un legado liberal (Gray, 2001, p. 11), y—al mismo tiempo—tome distancia 

de la cara universal del liberalismo, que pretende asumir el orden liberal como la única 

forma de vida aceptable (Gray, 2001, p. 40). 

Según Gray, es la tolerancia liberal—entendida como modus vivendi—la que 

permite una pluralidad de modos de vida en el sentido en que suele entenderse el 

pluralismo. Es por eso, que “desde el punto de vista del modus vivendi, ningún tipo de 

vida puede ser el mejor para todos. El bien humano es demasiado diverso como para 

realizarse en una vida” (Gray, 2001, p. 15). Para fundamentar esta teoría del modus 

vivendi, Gray se remontará a afirmar que los valores son plurales en sí mismos, y, por lo 

tanto, el bien no es una realidad uniforme. Más bien, Gray cree que el bien posee una 

serie de características que en sí mismas no son contrarias, pero que pueden resultar en 

modos de vida diferentes e incluso opuestos, sin ser ninguno mejor que el otro 

necesariamente. 

Para explicar estas diferencias de modos de vida contradictorios, Gray introduce 

el concepto de inconmensurabilidad: “Entre los muchos tipos de buenas vidas que los 

humanos pueden vivir, hay algunos que no son ni mejores ni peores que los demás, ni 

tienen el mismo valor, sino que son inconmensurablemente —es decir, diferentemente— 

valorables” (Gray, 2001, p. 16). La afirmación de que los valores son inconmensurables 

permite englobar una idea central en Las dos caras del liberalismo: los valores son 

plurales, cada uno de esos valores puede tener diferentes concreciones en las vidas de las 

personas y esas formas de vivir los valores pueden ser diferentes e incluso contradictorias, 

pero eso no significa que una sea correcta y la otra no, sino simplemente que son 



 

 
36  

inconmensurables en su valoración. Sin embargo, Gray no quiere caer en un relativismo 

absoluto, y advierte que 

 

sostener que algunos valores son inconmensurables no significa que todos los 

valores sean igualmente válidos. […] Afirmar que algunos modos de vida 

particulares no pueden compararse entre sí en valor no supone, de ninguna 

manera, que todos los modos de vida sean igualmente valiosos (Gray, 2001, p. 

56). 

 

Sin ser universalista, John Gray plantea una cara de coexistencia liberar que también 

posee ciertos márgenes que limitan el campo de lo aceptable para la vida humana. 

El trabajo de John Gray, al igual que la obra de Levy, abre interrogantes y entrega 

pocas soluciones. Ambos tienen en común el mostrar ciertos problemas y tensiones al 

interior del liberalismo, pero lo hacen de maneras diferentes. Al compararlos podremos 

obtener una mirada renovada y más completa de las dificultades que tiene el pensamiento 

liberal para lidiar con el pluralismo. 

 

Las tensiones pluralistas al interior del pensamiento liberal 

 

Lo que hemos llamado las tensiones pluralistas del liberalismo son, en pocas palabras, los 

conflictos que existen en las diferentes maneras en que el liberalismo responde a las 

exigencias del pluralismo. Para comprender mejor esta tensión, revisaremos los puntos 

en común y las diferencias entre los trabajos de Gray y Levy. En primer lugar, es útil 

resaltar algunos elementos comunes entre ambos. Por lo pronto, es importante constatar 

que ambos se inscriben al interior de la tradición liberal. Mientras Gray plantea la 

existencia de dos caras del liberalismo, Levy presenta dos vertientes liberales, la 

racionalista y la pluralista (Gray, 2001, p. 12; Levy, 2016, p. 1). Desde este punto común 

podemos observar otra característica que acerca a ambos autores, pues tanto Levy como 

Gray están preocupados por el modo en que el liberalismo se vincula con el hecho de la 



 

 
37  

pluralidad en las sociedades contemporáneas (Gray, 2001, p. 23). Gray, además, es 

explícito en rechazar la posibilidad de una mera neutralidad ante el problema del 

pluralismo (Gray, 2000, p. 325). Un tercer aspecto común a ambos autores es su 

aproximación crítica hacia la corriente del liberalismo que es marcadamente no-pluralista. 

Por lo mismo, Levy es profundamente crítico del liberalismo racionalista—si bien 

también lo será con el pluralista—y Gray será abiertamente contrario a la “cara universal” 

del liberalismo y dedicará gran parte de su obra a justificar la tolerancia liberal como 

modus vivendi en el marco de la “cara de coexistencia” del liberalismo. 

 Estas semejanzas permiten descubrir cierta cercanía entre ambos autores, pero 

conviene también volver la mirada a sus diferencias, que son especialmente reveladoras 

respecto a la tensión entre pluralismo y liberalismo. La primera diferencia entre los 

esquemas de Levy y Gray es el problema específico que inquieta a cada autor. Sin dudas 

en términos generales los dos están preocupados por la relación del liberalismo con el 

pluralismo, pero lo abordan desde perspectivas diferentes. Para Levy el problema esencial 

es la libertad, y por ese motivo su obra se llama Rationalism, Pluralism and Freedom. Su 

libro es un estudio sobre la libertad, pero el tipo de preguntas que lo orienta son respecto 

al papel de los grupos intermedios y el Estado como amenazas a la libertad (Levy, 2014, 

p. 25). 

 En cambio, John Gray busca abordar específicamente el problema de la tolerancia 

liberal, al punto que el subtítulo de Las dos caras del liberalismo es “una nueva 

interpretación de la tolerancia liberal”. Esa tolerancia es la del modus vivendi, que es una 

de las posibles respuestas de la doctrina liberal para un mundo plural basado en la 

diversidad de valores. Evidentemente, esto no significa que para el pensador inglés la 

libertad sea irrelevante dentro de su reflexión, pues la tolerancia está ligada a la libertad. 

De hecho, uno de los capítulos de su obra se titula “Libertades rivales” y está dedicado 

específicamente a abordar ese punto (Gray, 2001, pp. 85–121). Ahí, Gray afirma que, 

“por más liberal que sea, ningún régimen puede satisfacer por completo las demandas 

planteadas por todas las libertades” (Gray, 2001, p. 88). Estas libertades en conflicto son 

la consecuencia directa de los valores plurales mencionados anteriormente. 



 

 
38  

Si aquello que consideramos bueno puede ser varias cosas al mismo tiempo y, 

algunas de éstas se concretan en modos de vida diferentes e incluso contradictorios, 

entonces las libertades de esas personas necesariamente entrarán en conflicto en algún 

punto: “la libertad no es una cosa sino muchas, […] sus diversos componentes no encajan, 

sino que chocan a menudo entre sí” (Gray, 2001, p. 43). Y justamente esas libertades 

rivales necesitarán de estructuras que permitan la pluralidad propia de la tolerancia del 

modus vivendi. En este sentido, el problema que plantea el choque de libertades en Gray 

es previo al problema de las estructuras que permiten o evitan que las libertades sean 

amenazadas dentro de la sociedad. 

 En el fondo, los dos autores se mueven en ejes diferentes de la discusión sobre el 

pluralismo, lo que les permite tensionar al liberalismo desde diferentes preocupaciones 

pluralistas. Una manera de entender los distintos planos en que trabajan es utilizar la 

clasificación tripartita del pluralismo. Esta clasificación distingue tres tipos de 

pluralismos: estructural, contextual y direccional (Chaplin, 2006; Svensson, 2022). El 

pluralismo estructural o de asociaciones se refiere a la diversidad de organizaciones y 

estructuras sociales al interior de una comunidad: familias, iglesias, clubes, el Estado, las 

empresas y universidades constituyen ejemplos de esa diversidad. Por su parte, el 

pluralismo contextual—también llamado cultural—dice relación con la variedad de 

tradiciones culturales, como por ejemplo los diferentes idiomas y nacionalidades. 

Finalmente, el pluralismo direccional es aquél que engloba las diversas cosmovisiones, 

concepciones morales, valores e ideas de la buena vida que coexisten en el mundo 

contemporáneo, y lleva el nombre de direccional pues se refiere a la dirección en que 

orientan las personas sus vidas a partir de esas creencias. 

 Utilizando la clasificación tripartita del pluralismo, las diferentes tensiones que 

presentan al liberalismo los pluralismos de Jacob Levy y John Gray pueden aclararse. En 

el caso de Levy, queda claro que el punto de partida de su trabajo es el pluralismo 

estructural. Gray, en cambio centrará su reflexión en el pluralismo direccional, entendido 

como la concepción del bien que tienen las personas, aunque no omite ciertas referencias 



 

 
39  

a las estructuras y la manera en que ellas deben responder a ese pluralismo direccional 

(Gray, 1998, p. 18). 

 La mirada estructural de Levy es apreciable desde el inicio de su obra, cuando 

vincula la idea de proteger la libertad a la existencia de grupos intermedios que permitan 

resistir a un poder excesivo del Estado (Levy, 2014, p. 1). A partir de ahí, el resto de 

Rationalism, Pluralism and Freedom será esencialmente un análisis de las amenazas que 

los cuerpos intermedios y el Estado suponen para la libertad de las personas. La manera 

en que cada liberal enfatice una estructura o la otra—el Estado o las asociaciones—será 

el punto decisivo para clasificarlo como liberal pluralista o liberal racionalista. Las 

diferencias entre ambas formas de liberalismo girarán, por lo tanto, en torno a sus 

diagnósticos sobre ciertos patrones sociales, es decir, desde en un enfoque estructural del 

pluralismo (Levy, 2014, p. 4). Esto no impide a Levy trabajar, en otro artículo, la 

teleología del pensamiento político moderno (Levy, 2017a, pp. 2–3), la cual 

evidentemente se relaciona con la presencia de pluralismos direccionales. 

 Gray, por su parte, también alude por momentos al aspecto estructural de su 

propuesta cuando dice que “no necesitamos valores comunes para vivir juntos en paz. 

Necesitamos instituciones comunes en las que muchas formas de vida puedan coexistir” 

(Gray, 2001, p. 15). Sin embargo, esa afirmación podría resultar incluso contraria a lo que 

Levy entiende por liberalismo pluralista, pues, llevado a un extremo, resultaría en que 

todas las instituciones en sí mismas deben incorporar muchos tipos de vida diferentes en 

lugar de permitir que haya distintas organizaciones que promuevan diferentes modos de 

vida, sin ser todas internamente pluralistas. En este sentido, Levy es claro al afirmar que 

la diversidad será mayor y más genuina cuando existan diferentes instituciones, cada una 

con sus propias creencias y valores, que nos permitan elegir en cuáles participar, que si 

intentamos incorporar toda la diversidad de nuestras sociedades modernas al interior de 

cada organización que existe en ellas (Levy, 2014, p. 40). 

 Este punto resulta ilustrativo para comprender la diferencia teórica entre ambos 

autores. Levy aborda la pluralidad y las amenazas a la libertad desde la perspectiva de las 

estructuras sociales, aunque no olvida que el pluralismo es más que solamente la 



 

 
40  

diversidad de asociaciones (Levy, 2014, p. 27). Es decir, si bien lo estructural es el foco 

principal de su análisis, entiende que el pluralismo va más allá y, en su obra, es evidente 

que el pluralismo estructural está relacionado con el direccional y el contextual. Levy 

quiere enfatizar la importancia de las estructuras para proteger la libertad, es decir, busca 

cuidar la pluralidad estructural para así conservar también el pluralismo direccional y 

contextual. 

 Si Levy inicia desde el pluralismo estructural, Gray parece hacer lo propio desde 

el direccional, pues su esquema se basa en la diversidad de valores—y, especialmente, en 

las diferentes concepciones del bien—que lleva a modos de vida diferentes, que la 

tolerancia liberal del modus vivendi pretende aceptar y respetar. Como hemos visto, Gray 

remonta su concepción de la tolerancia liberal y de las libertades rivales a la existencia de 

valores plurales. Los distintos modos de vida que derivan de la pluralidad de valores 

constituyen un problema filosófico que posteriormente puede derivar en la discusión 

sobre las estructuras que puedan permitir la coexistencia de dichos modos de vida. En 

este sentido, atender a la pluralidad direccional es un ejercicio que precede al pluralismo 

estructural, pues no existe un liberalismo político que no dependa de alguna concepción 

sobre el bien (Gray, 2001, p. 29). 

 Vemos en cambio, que cuando Levy hace referencia a las concepciones del bien—

lo cual sugiere una reflexión sobre pluralismo direccional—de inmediato lo liga con el 

componente estructural: “mientras el Estado idealmente prioriza el derecho por sobre el 

bien, los cuerpos intermedios se dedican fuertemente a sus concepciones particulares del 

bien” (Levy, 2014, p. 79). En ese sentido, podemos apreciar nuevamente las trayectorias 

diferentes de uno y otro autor. Levy tiene como punto de partida la preocupación por la 

libertad desde un pluralismo más estructural, por lo tanto, toda discusión sobre 

pluralidades de vida, concepciones del bien, libertades u otros asuntos, terminarán por 

confluir en una respuesta estructural. Por otro lado, Gray tiene como centro de atención 

la tolerancia liberal como modus vivendi derivada de diferentes concepciones del bien—

es decir, diferentes direccionalidades—y, por eso, toda discusión sobre las estructuras 



 

 
41  

provendrá de la necesidad de permitir la coexistencia de cosmovisiones contrarias en una 

misma sociedad. 

 Utilizando los conceptos y clasificaciones de Gray y Levy, es posible identificar 

que el liberalismo racionalista descrito por Levy y la cara universal del liberalismo 

señalada por Gray tienen un problema común. En ambos casos, la doctrina liberal 

adquiere tal magnitud que se convierte en sí misma en una cosmovisión exhaustiva de la 

realidad—en una doctrina direccional, como las ideologías políticas—lo que la hace 

difícil de compatibilizarse con otras miradas o cosmovisiones direccionales. En el fondo, 

el tipo de liberalismo que tiene una pretensión racionalista universal se convierte en un 

enemigo del pluralismo en todas sus dimensiones, volviéndose por tanto contra su propia 

pretensión original. 

 

El ejemplo de Hobbes 

Los trabajos de Levy y Gray incluyen juicios sobre diversos pensadores liberales, a los 

que cada uno clasifica siguiendo los conceptos que desarrollan en sus respectivas obras. 

Si bien el objetivo de este artículo no es analizar cómo clasifican a algunos de los 

principales autores de la tradición liberal, lo cierto es que la manera en que cada uno 

entiende y clasifica a Hobbes permite ejemplificar las diferencias entre Rationalism, 

Pluralism and Freedom y Las dos caras del liberalismo. Lo primero que salta a la vista 

es que Hobbes es más importante en el trabajo de Gray que en la obra de Levy. Lo 

segundo, y más importante, es que ambos plantean juicios divergentes respecto de 

Hobbes. ¿Por qué Levy no lo considera liberal y Gray sí? Y quizás más importante aún, 

¿por qué Levy lo posiciona dentro de la corriente racionalista mientras que Gray lo sitúa 

en la cara de coexistencia y no en la universalista? 

 Es importante tener en cuenta que Levy sitúa a la teoría del contrato social como 

un antecedente directo del liberalismo racionalista. En otras palabras, el contractualismo 

hobbesiano sería el predecesor del liberalismo en su vertiente racionalista, originado una 

larga discusión sobre si su doctrina puede ser catalogada como liberal (Levy, 2016, p. 1; 

cf. Malcom, 2015). Para Levy, el contrato social de Hobbes se encuentra en el ámbito no 



 

 
42  

liberal, y, al mismo tiempo, en el grupo de los racionalistas con anhelos de universalismo 

(Levy, 2014, p. 88). Esto no significa que a Hobbes no le interese la libertad, a la que 

define como la “ausencia de oposición” (Hobbes, 2005, p. 171), pero su absolutismo lo 

sitúa aún fuera del ámbito liberal. Adicionalmente, hemos dicho que el liberalismo pone 

a la libertad como el mayor de los bienes, sin embargo, Strauss nos recuerda que en 

Hobbes la primacía la tiene la paz, dejando a la libertad como un valor importante pero 

secundario a la paz (Strauss, 2006, p. 166). 

 Por su parte, Gray será enfático al afirmar que “si uno de los proyectos centrales 

del liberalismo es una forma de coexistencia pacífica que no se mantiene unida por las 

creencias comunes, Hobbes es, en el fondo, un pensador liberal” (Gray, 2001, p. 38) y 

que “para él [Hobbes] la tolerancia era una estrategia de paz. […] Desde esta óptica 

hobbesiana, el fin de la tolerancia no es el consenso sino la coexistencia” (Gray, 2001, p. 

12). Es decir, ubica claramente a Hobbes en la “cara de coexistencia” del liberalismo y 

no en la “cara universal”. En este sentido, Gray estaría siguiendo la conexión que el propio 

Hobbes hace entre el miedo—que funda su contrato social—y la libertad, a los cuales 

considera plenamente coherentes, como afirma en Leviatán II, 21: “Temor y libertad son 

cosas coherentes. […] Generalmente todos los actos que los hombres realizan en los 

Estados, por temor a la ley, son actos cuyos agentes tenían libertad para dejar de hacerlos” 

(Hobbes, 2005, p. 172). Es decir, el poder absoluto del Estado, fundado en el miedo de 

los ciudadanos, no sería incompatible con la libertad de cada uno de ellos. 

 Este juicio divergente sobre Hobbes nos permite entender mejor el enfoque propio 

de cada uno de los esquemas planteados. Jacob Levy mira a Hobbes—y a cualquier otro 

autor—desde el punto de vista de la libertad y de las estructuras que ese pensador propone 

para salvaguardar las libertades, de ahí su afirmación de que Hobbes es más bien 

racionalista que pluralista: después de todo, su noción de soberanía lo lleva a sugerir una 

solución absolutista muy poco liberal. En cambio, John Gray comprende a Hobbes desde 

la tolerancia liberal y como promotor de la coexistencia—mediante una cierta 

indiferencia—más que como un pensador que busca el consenso racional entre todos los 

miembros de una sociedad. En este sentido, Gray considera que “un Estado hobbesiano 



 

 
43  

extiende a las creencias privadas la tolerancia radical de la indiferencia. Hobbes es por 

ello el progenitor de una tradición del pensamiento liberal en la que el modus vivendi es 

central” (Gray, 2001, p. 36). 

 Las diferencias teóricas entre el esquema de Levy y el de Gray se aclaran al revisar 

la aproximación que cada uno tiene a Hobbes. Lo anterior no niega las similitudes entre 

ambos ni su crítica común al liberalismo universalista o racionalista—según la definición 

de cada uno—, pero evidencia que trabajan desde distintos ángulos. En el fondo, cada 

uno nos muestra—desde su propia aproximación liberal al pluralismo—las tensiones que 

debe enfrentar el liberalismo ante las exigencias de una sociedad plural. Esta tensión 

pluralista que deberá enfrentar el liberalismo se encuentra ya presente en Hobbes, 

mostrando que es un problema anterior al propio pensamiento liberal y, al mismo tiempo, 

que serán autores liberales quienes deberán intentar responderlo. El intento de 

compatibilizar libertad y pluralidad llevará por caminos diferentes a las doctrinas 

liberales, pero esas diferentes respuestas se podrán catalogar como pluralistas o no 

pluralistas (en palabras de Levy, racionalistas; en palabras de Gray, universalistas) según 

el tipo de pluralismo al que se haga referencia. 

 

Conclusión 

 

A partir del análisis sistemático de los esquemas y clasificaciones realizados por Jacob 

Levy y John Gray en torno al liberalismo, hemos identificado las tensiones pluralistas al 

interior del pensamiento liberal. En concreto, hemos observado la tensión que el 

pluralismo direccional de Gray y el estructural de Levy le presentan al orden liberal. Sin 

dudas, el liberalismo tiene un rico aporte que realizar a la reflexión sobre el pluralismo, 

pero también es cierto que algunas corrientes liberales—con pretensiones de 

universalidad y hegemonía absoluta—pueden suponer una amenaza para una sociedad 

plural. La tensión interna del liberalismo ha dejado patente que defender el liberalismo 

puede significar tanto promover como atacar la pluralidad, y que decir pluralismo puede 

suponer un problema difícil de resolver para ciertas corrientes liberales. 



 

 
44  

Se aprecia así cómo ambos autores plantean una crítica liberal-pluralista al 

liberalismo—o, más bien, a cierta forma de liberalismo—que es contraria al pluralismo. 

La diferencia entre los esquemas de ambos autores se encuentra en los tipos de pluralismo 

que tienen en mente al momento de plantear sus clasificaciones de las respuestas liberal: 

Levy tiene como ángulo de mirada el pluralismo estructural—sin quedarse solamente 

ahí—y Gray plantea la suya desde la pluralidad direccional. Pero, en el fondo, desde 

ambos autores podemos llegar a una misma conclusión: el liberalismo no siempre es 

pluralista, y de hecho ciertos liberalismos son directamente contrarios al pluralismo. Esto 

no significa que el liberalismo no pueda permitir la pluralidad de valores, asociaciones y 

modos de vida, pero para hacerlo será necesario ir más allá de su “cara universal” y su 

pretensión racionalista que pretende aplicarse a todas las personas y en todas las formas 

de asociación de la sociedad. 

Finalmente, es importante resaltar que la reflexión, tanto sobre la tensión interna 

del liberalismo, como de su compleja relación con el pluralismo en medio de las 

sociedades actuales—que son claramente plurales en su composición—permanece abierta 

y sin resolver. Por lo mismo, se hace necesario continuar con la tarea de profundizar en 

estos problemas y en las respuestas que se han ensayado, para así intentar entregar nuevas 

luces sobre una problemática compleja. Lo que parece claro es que no podemos asumir 

que la respuesta definitiva a todas las interrogantes del pluralismo se encuentra 

necesariamente en el liberalismo o, al menos, no solamente en su interior. Los diferentes 

tipos pluralismos, como hemos visto, presentan exigencias a múltiples niveles a nuestra 

sociedad contemporánea, y, para poder comprenderlas y ofrecerles respuestas, habrá que 

ir más allá de las corrientes racionalistas-universalistas identificadas por Levy y Gray. La 

diversidad de valores, modos de vida, culturas e instituciones, entre otros, deben ser 

compatibilizados con la libertad individual, incluyendo manifestaciones diferentes a las 

que cierto liberalismo propone universalizar. 

  



 

 
45  

 

 

Referencias bibliográficas 

 

Aristóteles. (2008). Política. Gredos. 

Bellolio, C. (2020). Liberalismo. Una cartografía. Taurus. 

Chaplin, J. (2006). Rejecting Neutrality, Respecting Diversity: From Liberal Pluralism to 

Christian Pluralism. Christian Scholar's Review, 35(2), 143–175. 

De Tocqueville, A. (2017). La democracia en América (t. 2). Alianza Editorial. 

Deneen, P. (2018). ¿Por qué ha fracasado el liberalismo?. Rialp. 

Fukuyama, F. (1992). El fin de la historia y el último hombre. Planeta. 

Gray, J. (1998). Where Pluralists and Liberals Part Company. International Journal of 

Philosophical Studies, 6(1), 17–36. https://doi.org/10.1080/096725598342172 

Gray, J. (2000). Pluralism and Toleration in Contemporary Political Philosophy. Political 

Studies, 48, 323–333. https://doi.org/10.1111/1467-9248.00262 

Gray, J. (2001). Las dos caras del liberalismo. Una nueva interpretación de la tolerancia 

liberal (M. Salomón, Trad.). Paidós. 

Gray, J. (2004). Heresies. Against Progress and Other Illusions. Granta Books. 

Hobbes, T. (2005). Leviatán. Fondo de Cultura Económica. 

Levy, J. (2013). What it Means to be a Pluralist. En Y. Benbaji, & N. Sussmann (Eds.), 

Reading Walzer (pp. 111–128). Routledge. 

Levy, J. (2014). Rationalism, Pluralism, and Freedom. Oxford University Press. 

Levy, J. (2016). Rationalism, Pluralism, and the History of Liberal Ideas. Liberty Matters, 

4(3), 1–34. 

Levy, J. (2017a). Contra politanism. European Journal of Political Theory, 19(2), 162–

183. https://doi.org/10.1177/1474885117718371 

Levy, J. (2017b). Pluralism without Privilege? Corps Intermédiaires, Civil Society, and 

the Art of Association. En N. Lamoreaux, & J. Wallis (Eds), Organizations, Civil 

Society ant the Roots of Development (pp. 83-108). De Gruyter Brill. 



 

 
46  

Locke, J. (2005). Segundo tratado sobre el gobierno civil. Universidad Nacional de 

Quilmes. 

Malcom, N. (2015). Thomas Hobbes: Liberal illiberal. Journal of the British Academy, 4, 

113–136. https://doi.org/10.5871/jba/004.113 

Manent, P. (1994). An Intellectual History of Liberalism. New french throught. 

Michea, J-C. (2009). The Realm of Lesser Evil. Polity Press. 

Mill, J.S. (2011). Sobre la libertad. Edaf. 

O’Donovan, O. (2008). Reflections on Pluralism. The Princeton Seminary Bulletin, 29, 

54–66. https://doi.org/10.3754/1937-8386.2008.29.1.6 

Rawls, J. (1989). The Domain of the Political and Overlapping Consensus. New York 

University Law Review, 64(2), 233–255. 

Rousseau, J-J. (2019). El contrato social. Alianza Editorial. 

Strauss, L. (2006) La filosofía política de Hobbes: Su fundamento y su génesis. Fondo de 

Cultura Económica. 

Svensson, M. (2022). Pluralismo. Una alternativa a las políticas de identidad. Instituto 

de Estudios de la Sociedad. 


